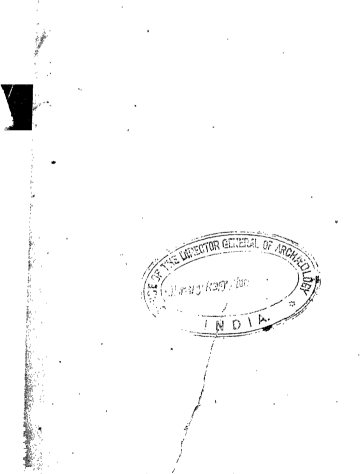
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL ARCHÆOLOGICAL

ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 23.918

CALL No. Sa 8 N/Bha/Gan.

D.G.A. 79





# TRIVANDRUM SANSKRIT SERIES. No. XLII

THE

# PRATIMÂNÂTAKA

OF.

## BHÂSA

EDITED WITH NOTES.

BY

#### T. GANAPATI SÁSTRÍ

Curator of the Department for the publication of Sanskrit manuscripts, Tricandrum.

Bhasa's Works:—Ho. 13.

PUBLISHED UNDER THE AUTHORITY OF THE GOVERNMENT OF

HIS HIGHNESS THE MAHARAJAH OF TRAVANCORE.

23918

Sagn.

TRIVANDRUM:

PRINTED AT THE TRAVANCORE GOVERNMENT PRISE.

1915.

ll Rights Reserved.)



OENTRAL ARCHAROLOGICAL LIBRATE NEW DELIH. Acc. No. 23918.....

Date. 2-7-56.
Cell No. S.A. S.N./Bha./ G.a...

अनन्तरायनसंस्कृतय्रन्थाविः।

# **प्रतिमानाटकम्**

महाकविश्रीभासप्रणीतं

संस्कृतग्रन्थप्रकाशनकार्याध्यक्षण

त. गणपतिशास्त्रिणा

संशोक्षितं हुन

लघुटिप्पण्या च संयोजितम्।

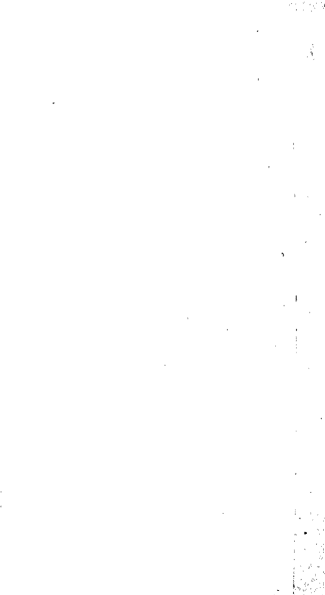
भासनाटकचके त्रयोदशम्।

अनन्तशयने े

महामहिमश्रीमृलकरामवर्मकुलद्योखरमहाराजेंद्रास राजकीयमुद्रणयन्त्रालये

मुद्रयित्वा प्रकाशितम् ।

कोळम्बाब्दाः १०९०, फ्रैस्ताब्दाः १९१५.



# CONTENTS

## I. PREFACE.

### 11.

| 1 | ŊŢ  | RODUCTION-                                                |          |               |
|---|-----|-----------------------------------------------------------|----------|---------------|
|   | į   | (in                                                       | English) | (in Sanskrit) |
|   | 1   |                                                           | PAGE.    | PAGE.         |
|   | 1.  | Plot                                                      | i        | 4             |
|   | 1,  | Merits of the Pratima and                                 |          |               |
|   | r_  | Svapna and Kálidása's                                     |          | •             |
|   |     | dependence on Bhâsa                                       | iji      | ₹             |
|   |     | Dingnâga ···· ···                                         | \        | ۸,            |
| 1 |     | Bhāsa a Rishi · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       | xii      | 9             |
| Į | 3.  | Comparison of Bhasa and                                   |          |               |
| f |     | Kalidasa                                                  | xiii     | ૧૧            |
|   |     | Meeting the contention that Kalidasa                      |          |               |
|   |     | lived not long after Bhisa                                | xvi      | 98            |
|   | 4.  | Similarity of Prakrit in                                  |          |               |
|   |     | Bhâsa and Kalidâsa                                        | xvii     | 98            |
|   | 5.  | Sanskrit had ceased to be                                 |          |               |
|   |     | a spoken dialect at the                                   | ***      |               |
|   |     | time of Kâlidása                                          | xviii    | ٩٠٠.          |
|   |     | At the time of the Mahabhashya Sanskri                    |          |               |
|   |     | had ceased to be a spoken language                        | ziz      | 9 %           |
|   | ti, | Prakrit had ceased to be                                  |          |               |
|   |     | a spoken dialect at the                                   |          |               |
|   |     | time of Kalidasa                                          | 7.7      | ૧ ૬           |
|   |     | The origin of Sanskrit                                    | xxi<br>  | 9.3           |
|   |     | The origin of Prakeit                                     | xxii     | 9 <           |
|   | -   | The language of Asoka's time                              | xxiii    | 49            |
|   | η,  | Bhasa's priority to Panini Publicity of Paninis Anneasana | 2.2.7.   | ž, 6          |
|   | ()  | •••                                                       | ivxx     | ₹ 0           |
|   | ಕ,  | The popularity of the epic                                |          |               |
|   |     | of Râma in the 4th cents                                  | • .      |               |
|   |     | B. C                                                      | XXIX     | २२            |

|     |                                                                           | (in      | English) (i | n Sanskrit)<br>Page. |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|----------|-------------|----------------------|
|     | Fâma an Avatura of Vishnu .                                               |          | XXX         | २३                   |
| η,  | Reference to Sramana                                                      |          | XXX         | 58                   |
| 10, | Chanakya                                                                  |          | izzz        | 2, ₹                 |
| 11. | Bhása's priority to the current Nátyasástra                               | 10       | izzz        | ₹४                   |
| 12. | Posteriority of the curr<br>Nityasastra to Bhasa                          |          | iiixxx      | २५                   |
| 13. | No patron of Bhasa sug-<br>ested by the plays                             |          | iiixxx      | <b>२</b> ६           |
| 14. | Summary of the conclusions                                                |          | XXXV        | 9,19                 |
| 15. | Reference to Rajagrih                                                     | iit      |             |                      |
|     | άс.,                                                                      | ••       | XXXVi       | २४ ,                 |
| 16. | The Charudatta                                                            |          | iivxx       | 3,8                  |
| 17. | A rare information obta                                                   | inec     | 1           | ,                    |
|     | from the Pratimâ                                                          |          | xxxvii      | ١ ۵۶                 |
| 18. | The richness and perfec-                                                  |          |             |                      |
|     | of the characters                                                         | :        | xxxvii      | 3,4,                 |
| 19. | Bhasa's tendency to wri                                                   | te       |             |                      |
|     | Rûpakas                                                                   | •        | xxxviii     | 3 0                  |
| 20. | Non-prevalence of the p<br>of Bhasa and absence<br>reference to them in t | of<br>he |             | •                    |
|     | anthologies                                                               |          |             | \$ 0                 |
| 21. | The popularity of the p<br>in the Kerala country                          |          | ·           |                      |
|     | ancient days                                                              |          | хl          | 3 9 ·                |
| 5일. | The probability of the extence of the manuscri                            |          |             |                      |

· x1

of the plays of Bhasa in some corners of India

(in English) (in Sanskrit)

23. The cause that led to the discovery of the plays in Travancore and the conclusion of the introduction xli

III. NIVEDANÁ.

IV. TEXT OF THE PLAY.

V. APPENDIX I.

VI. APPENDIX II.

VII. APPENDIN III.

VIII. APPENDIX IV.



#### PREFACE.

Of the thirteen plays of Bhasa hitherto discovered, the Pratimanataka is the last one. I have discussed in the introduction of this play various questions, to which the discovery of the plays has given rise. An English translation of the introduction is also added for widening its scope of utility. At the end of the book is given a short account of the characters, Udayana, Pradyota and Darsaka mentioned by Bhasa.

Trivandrum.

T. GANAPATI SASTRÎ.



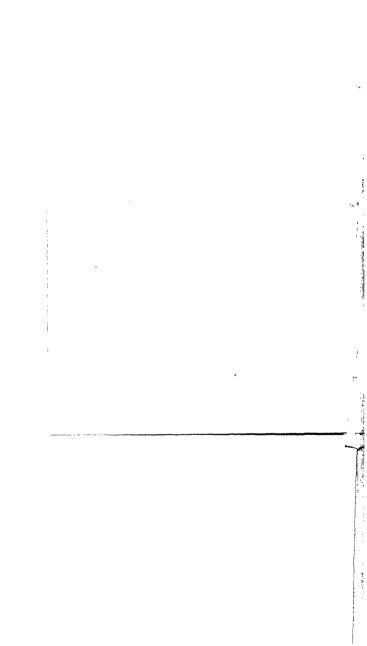
## प्रतिमानाटकोपोद्धातश्चाद्धिपत्रिका.

अगुद्धम् गुद्धम् दोर्घतपरसा चण्डमार्गवसा

गतस्य गतं राज्यं भूमि

नरेश्वरी नः पृथिवी प्रशास्तु गौ पातु नो नरपनिः

गसितारिप**क्षः** 



#### INTRODUCTION.

This Nataka is known as the Pratimanataka on account of the importance given to the Pratima or statue, on seeing which in the Pratima-griha (Statue-house) Bharata was able to infer the fate-which befell Dasaratha, on Sri Rama's going away to the forest.

I have elsewhere stated that the Abhishekanataka owes its subject-matter to the Kishkindhâ, Sundara and Yuddha Kândas. And this Nataka takes its materials from the Ayôdhyâ and Âranya Kândas. Thus it is not out of place to surmise that Bhâsa in his zeal to compose dramas out of the Pûrva-Râmâyana should have also written a Nataka based on the remaining Bâlakânda. This, I think, must be the Bâlacharita, of which mention has already been made in the introduction of the Syapnavâsavadatta.

In the first Act of this Nataka are described Stá's playfully adorning herself with a valkala (bark-gar
1. The Plot. ment) found by her casually, and Râma's going to the forest at the direction of his father, accompanied by Sitâ thus clad, and by Lakshmana, whose wrath towards Kaikeyi Râma had just appeased.

In the second Act is set-forth the mental state of king Dasaratha afflicted by his separation from Râma.

The third narrates how Bharata learnt of the death of his father, by seeing his statue erected amid the statues of his forefathers in the statue-house, as also his meeting there his mother and others.

The fourth Act deals with Bharata's return to the capital accompanied by Sumantra, after obtaining permission from Râma for the coronation of the latter's sandals in his place.

The abduction of Sita by Ravana in the guise of a mendicant, after enticing Rama away by the illusion of a golden deer, and Jatayu's obstruction of Ravana, are described in the fifth Act.

The sixth Act deals with the killing of Jatâyu, and Bharata's determination, on hearing from Sumantra of the abduction of Sitâ, to go to Lankâ for the assistance of Râma.

Râma's return to the hermitage with Sttâ, after killing Râvaṇa; Bharata's receipt of the news and his meeting Râma there along with his mother and step-mothers, minister and followers; and Râma's acceptance of the kingdom from Bharata and his coronation in the hermitage itself are described in the seventh Act.

The subject matter of this Nataka comprises both real and imaginary events. Of the several important incidents described theren, those relating to Bharata's obtaining news of Sitá's abduction, Râma's re-assuming the reins of government from Bharata, and his coronation in the hermitage itself are creations of the poet, as they are not found in the Râmâyaṇa; just as, in the Uttararâma charita, the meeting of the hero and heroine in the forest, and their subsequent happy reunion at the end of the Asvamedha sacrifice; in the Sâkuntala, the curse of the sage Durvâsas (not mentioned in the Mahâbhârata); and in the Pancharâtra, Duryodhana's giving half the kingdom to the Pândavas, are all creations of the respective authors. Of such creations in this play, the first is introduced for heightening the effects of pathos (करणास), the second for mitigating the anxiety of Bharata and others, and the third for gladdening the acquaintances made by Sri Bâma in the hermitage.

Looking into the composition of Bhâsa it will be seen that his unrivalled merit lies in the defineation of the real nature of things in their varied conditions by sweet, apt and lucid words suggestive of lofty ideas. Of the Nâtakas of Bhâsa hitherto obtained, wherein this merit of his shines most, one is the Svapnavâsavadatta, and the other, I think, is the Pratimânâtaka, the subject of this introduction. Of these two, in the Svapnavâsavadatta, the central Basa (14) is the Vipralambha Sringâra (विशवस्थाता), to which the Artha-Sringâra (विशवस्थाता) is only an auxiliary. In the Pratimâ, however, the central Basa that runs through it, is the Dharmavira mingled with Karuna Rasa—the Dharmavira manifesting itself in the enthusiasm displayed by the here in cherishing the single thought of carrying out the Dharma, i. e. fulfilling the mandates of his royal father. Though the elegance of the language and the charm of the matter make these Nâtakas appear easy of comprehension, yet the

profundity of the sentiments therein makes an explanatory commentary a requisite to the students of Sanskrit. And I feel confident that, in this or any other land, at this or any other time, there will not be found wanting among the continuous throng of votaries of Sanskrit literature, one characterised by sympathotic desire to help his fellowmen, to favor with such a commentary.

The life-like reality of soliloquy and conversation in these Nata-

 The merits of the Pratimâ and Svapna; Kalidâsa's dependence on Bhâsa. kas is quite unparalleled, and so is their attraction for men of discernment. Some of the materials of these Natakas which completely engross the minds of the readers are

found to have been shadowed forth in the Sakuntala.

#### In the Pratimanataka:-

(i) The incident of the Valkula described in the first Act is also seen in the first Act of the Sâknntala. The thought concisely expressed by Bhâsa in "सन्वसीहणीयं सुरुवं णास" (Pratimâ, p. 7) is taken up by Kâlidâsa and conveyed in the form,

"किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम्" (Act i, sl. 17)
and is enlarged on by such illustrations as that of 'Lotus' &c. thus,

''सरसिजमनुविद्धं शैवछेनापि रम्यं मिळनमपि हिमांशोर्छक्ष्म छक्ष्मीं तनोति । इयमिषकमनोज्ञा वल्कलेनापि तन्वी''.

(ii) The penance of watering plants described in the fifth Act is found in the first Act of the Sâkuntala with just this difference, that, whereas Bhâsa has described the penance as being bearable, in an apt Arthântaranyâsa containing Upamâ,

> "योऽस्याः करः श्राम्यति दर्पणेऽपि स नैति खेदं कलशं वहन्त्याः । कष्टं वनं खीजनसीकुमार्यं समं छताभिः कठिनीकरोति ॥"

> > (Pratimâ, Act v, sl. 3)

the unbearableness of the same is expressed by Kâlidâsa in the form of a Nidarsanâ.

"इदं किलाव्याजमनोहरं वपु-स्तपः क्षमं साधियतुं य इच्छति । धुवं स नीलोत्पलपत्रधारया समिल्लतां छेत्तमृपिव्यवस्यति ॥"

(Sâkuntala, Act i, sl. 16)

The heroes also in both the works equally applaud the penance, with the friendly greetings, "अपि त्यों वर्धते" (Pratima, p. 75 and Sâkuntala, Act i). Besides in the couplet occurring in the same Act of the Pratimânâtaka,

"आपृच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् दुमाश्च विन्ध्यं वनं तव सखीदंयिता रुताश्च ।"

(Act v, sl. 11)

Râma asks Stfâ to bid goodbye to the fawns and trees which she had tended as her foster-children, to the Vindhya mountain and creepers, her dearest friends. Among these, the taking leave of the trees as foster-children, is plainly described in the Sâkuntala,

''भो भोः सन्निहितदेवतास्तपोवनतरवः!

पातुं न प्रथमं व्यवस्यति जलं युष्मास्वपीतेषु या नादत्ते प्रियमण्डनापि भवतां स्नेहेन या पर्लवम् । आग्रे वः कुसुमप्रसूतिसमये यस्या भवन्युत्सवः सेयं याति शकुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुज्ञायताम् ॥''

(Act iv, sl. 8)

while the idea of taking leave of the fawns and creepers is suggested by way of their remembrance during Sakuntalâ's departure,

"जहाति सोऽयं न पुत्रकृतकः पदवीं सृगस्ते".

(Act iv, sl. 13)

"मुझन्दि अस्सूणि विअ वणळदाओं"

(Act iv, sl. 11)

(iii) In the following sentence addressed by Râma to Sttâ in the seventh Act,

"भप्युपलभ्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताच्छुक्कवाससं भरतं दृश्वा परिष्रस्तं मृग-यूथमासीत्"

(Pratima, p. 167)

Stta is reminded of the want of confidence towards Bharata, displayed by the deer herd. While in the fifth Act of the Sakuntala, Dushshanta is reminded of the same incident towards him displayed by the fawn, in an exquisitely different form in the following words of Sakuntala.—

"तक्लणं तु सो मम दीहापक्षो णाम किदअपुत्तओ उविद्विदो । तुए अयं दाव पढमं पिवदु ति अणुअन्पिणा उवच्छिन्दिदो उदएण, ण उण दे अविरिअआदो हत्थ-इमासं उवगओ । पचा तस्सि एउव मए गहीदे सिळळे किदो देण पणओ । तदो इत्थं परिहसिदो सि । सब्बो सगन्धेसु विस्तसिद । दुवे वि एत्थ आरण्णआ सि।"

In the above passage the confidence of the deer in the forest dwellers is explicitly expressed in actual words, while in the Pratimanataka, on the other hand, the same idea is suggested by the sense.

#### In the Svapnavasavadatta:-

(1) The incident of the meeting the ascetics in the hermitage described in the first Act is also found in the first Act of the Sâkuntala. There, the heroine Padmâvatt, being thus addressed by the lady-ascetic,

"पविस जादे! पविस । तवीवणाणि णाम भदिहिजणस्स सभगेह ।" (Svapna, p. 5)

replies,

''होदु होदु अथ्ये! विस्सासिहि । इमिणा बहुमाणवअणेण अणुगहिद्क्षि ।'' (Svapna, p. 6)

The very same idea is conveyed, in a different manner, in the following words of the king satisfied with the hospitality of Anasûyâ,

"भवतु । भवतीनां स्नृतयेव गिरा कृतमातिध्यम् ।" (Sîkuntala, Act i.)

Again, consider the words of the Chamberlain advising the servant to desist from causing obstruction to the dwellers of the hermitage

"न खलु न खलूत्सारणा कार्या । पश्य,

परिहरतु भवान् नृपापवादं न परुषमाश्रमवासिषु प्रयोज्यम् ।

#### नगरपरिभवान् विमोक्तुमेते वनमभिगम्य मनस्विनो वसन्ति ॥''

(Svapna, Act i, sl. 5)

The very same idea is shadowed forth, in the following words addressed by the king to his commander-in-chief, in the Sâkuntala,

"यथा न सैनिकास्तपोवनं दृरादेव परिहरन्ति, तथा निषेद्धव्याः । पश्य,

शमप्रधानेषु तपोधनेषु गूढं हि दाहात्मकमस्ति तेजः । स्पर्शानुकूला इव सूर्यकान्तास्तदन्यतेजोभिभवाद् वमन्ति ॥"

(Act ii, sl. 7)

In the former passage the advice to desist from offending the residents of the hermitage is given in view of the respect due to their screnity; while in the latter the same is impelled by the fear of the strength of their penance. This idea too is doubtless implied in the epithet मनस्विन, occurring in the former.

(2) The merrymaking words of the female friend towards Padmavati, during her pastime with the ball, occurring in the second Act of the Svapnavasavadatta,

"पद्मावती — अय्ये! किं दाणिं मं ओहसितुं विश्व णिज्याश्रसि । वासवदत्ता — णहि णहि । हळा अधिशं अज सोहिति । अभिदो विश्व दे अञ्च वरमहं पेक्सामि ।

ंपग्रावती - अवेहि । मां दाणिं मं ओहस ।" (p. 19)

have reference to the attainment of a bridegroom, while in the Sakuntala the same idea occurs in the scene of watering the shrubs by the heroine,

"प्रियंवदा — (सस्मितस्) अणसूष्! जाणासि किं सडन्दळा वणजोसिणिं भदिमेत्तं पेक्खदित्ति ।

अनसूया -- णहु विभावेमि । कहेहि ।

प्रियंवदा — जह वणजोसिणी अत्तणो सिद्सेण पाअवेण सङ्गदा, अविणाम एववं अहं वि अत्तणो अणूरूवं वरं ळमेअति ।

शकुन्तला — एसो णूणं तुह अत्तगदो मणोरहो।" (Act i)

- (3) The imaginary herbs, Avidhavakarana and Sapatnimardana referred to in the third Act have for their counterpart the amulet Aparajita, in the seventh Act of the Sakuntala.
- (4) In the sixth Act, the love of Vatsarâja towards Vâsavadattâ is heightened by the incident of the regaining of the Vtnâ (वीणा), which was lost at first, and by obtaining subsequently the picture of Vâsavadattâ; while in the sixth Act of the Sâkuntalâ the recovery of the lost ring and the subsequent gain of Sakuntalâ's picture, both similar in nature to the above said incidents, are introduced to intensify the love of Dushshanta. Further, the feelings of condolence and censure portrayed in respect of the Vtnâ in the Svapnauâtaka is similarly displayed in regard to the ring in the Sâkuntala.

Condolence is thus described in the Svapnanataka:--

\* "श्रुतिसुखनिनदे! कथं तु देव्याः स्तनयुगळे जधनस्थले च सुप्ता। विद्वगमणरजोविकीर्णदण्डा प्रतिभयमध्युषितास्यरण्यवासम् ॥"

(Act vi, sl. 1)

Its parallel runs thus in the Sakuntala:-

\*'तव सुचरितमङ्गलीय! नृतं प्रतनु ममेव विभाग्यते फलेन । अरुणनखमनोहरासु तस्या-इन्युतमसि लब्धपदं यदङ्गलीषु ॥''

(Act vi, sl. 11)

Here the unhappy lot of the ring is explicitly described in actual words, and beautified by an Upamâ; while that of the Vtna; in the Svapnanâtaka, is with greater effect suggested. Censure is thus conveyed in the Svapnanâtaka:—

"राजा — अभ्रिष्यासि घोषवति! या तपस्विन्या न स्मरसि श्रोणीसमुद्रहनपार्श्वनिपीडितानि स्वेदस्तनान्तरसुखान्युपगुहितानि ।

<sup>\*</sup> Note also the similarity of metre in both the verses.

उद्दिश्य मां च विरहे परिदेवितानि वाद्यान्तरेषु कथितानि च सस्मितानि ॥"

(Act vi, al. 2)

The same feeling is thus depicted in the Sakuntala :-

''कथन्तु तं बन्धुरकोमलाङ्गुलिं करं विहायासि निमग्नमम्भसि ।

अथवा

अचेतनं नाम गुणं न लक्षये-नमयैव कस्मादवधीरिता प्रिया ॥''

(Act vi, sl. 13)

Here in the above verse the speaker is beside himself with love in the first half but wakes up in the second half; while the difference in the portrayal of the consure expressed in respect of Ghoshavati (घोषनती) is that the unconsciousness is kept up to the end.

Although the incident of the curse of Durvasas and the happy reunion of the lovers at the door of Martcha, found in the Sakuntala, follow the Avimaraka where the curse of Chandabhargava and the meeting again of the lovers at the door of Narada are described, and in the same manner, traces of the imitation of ideas contained in the Abhishekanataka and Balacharita also exist in the \*Sakuntala; nevertheless, from the fact that the Sakuntala is mostly embellished only with the ideas contained in the Svapna and Pratima Natakas, it is certain that the mind of Kalidasa must have been strongly attracted by the poetic excellences of these two works. Again, their ideas have been adopted by Kalidasa not only in his dramatic composition, but also in his lyric and epic poems. For the sense contained in the following couplet occurring in the Svapnanataka,

"कालक्रमेण जगतः परिवर्तमाना चकारपङ्किरिव गच्छति भाग्यपङ्किः।"

(Act i, sl. 4)

<sup>\*</sup> Vide pp. XXXVII & XXXVIII of the introduction of the Syapuavasavadutta.

is extracted, in the following words of the Meghadata:-

'''कस्यात्मन्तं सुखमुपनतं दुःखमेकान्ततो वा नीचैर्गच्छत्यपरि च गतिश्रकनेमिकमेण ।''

(Uttara-Megha sl. 46.)

In the seventh Act of the Pratimânâtaka, Râma says to Sitâ, knowing already that Bharata is coming to receive him,

"रेणुः समुत्पतति कोधसमानगौरः सम्प्रात्रणोति च दिशः पवनावंधतः ।"

(Pratima, Act vii, sl. 4)

The very same idea occurs, with slight difference, in the same context, in the Raghuvamsa:—

"विरक्तसन्ध्याकपिशं पुरस्ताद् यथा रजः पार्थिवमुज्जिहीते । शक्के हन्मकाथतप्रवृत्तिः प्रत्यवृतो मां भरतः ससैन्यः ॥"

(Raghu. 13, 64)

The narration of Râma's great grandfather, great grandfather, grandfather and father—Dilipa, Raghu, Aja and Dasaratha found in the Pratimânâtaka is mentioned in the same order in the Raghuvamsa, and not in the order of the Râmâyana. Thus, many other instances of the influence of Bhâsa are observable in the poems of Kâlidâsa. Hence, it is clear that Kâlidâsa has the same high regard for Bhâsa, as he has for Vâlmtki and Vyâsa; for he depends, for his poetical excellence, as much upon Bhâsa, as upon Vâlmtki and Vyâsa.

The imitation of Valmiki is seen in the Sakuntala:-

"शक्यमरविन्दसुरभिः कणवाह्य मालिनीतरङ्गाणाम् । अङ्गरनङ्गतसैरविरलमालिङ्गितुं पवनः ॥"

(Sâkuntala, Act iii, sl. 4)

Compare, side by side with this, the original in the Ramayana .-

''मेघोदरविनिर्मुक्ताः कल्हारसुखशीतलाः । शक्यमञ्जलिभिः पातुं वाताः केतकिगन्धिनः ॥''

(Râmâvana, 4, 28)

Here, the wind's being worthy of being best enjoyed, is described in goneral forms in अञ्चलिभ: पातु सन्यम्; while the same is expressed in the previous verse in the particular form of the winds being fit to be incessantly embraced. The extraction of the very words themselves is plain.

The imitation of the ideas of Vyasa is seen in the following passage in the Kumarasambhava, when the Saptarshis praise Siva:—

"या न: प्रीतिर्विरूपाक्ष! तव निध्यानसम्भवा । सा किमावेद्यते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥"

(Kumāra, 6-21)

The original of the above verse is found in the Mahabharata, where Vidura praises Srf Kyishna .—

''या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष! त्वहर्शनसमुद्भवा। सा किमाख्यायते तभ्यमन्तरान्मासि देहिनाम् ॥''

( Udyoga, 91-30)

That almost everything contained in the above is embodied in the previous verse is plain.

There is a tradition that a certain Dingnagacharya, a contemporary of Kalidasa, used to find fault with the writings of Kalidasa, to which, while commenting on the line in the Meghaduta.

"दिङ्नागानां पथि परिहरन् स्थूलहस्तावलेपान् "

(पूर्व, हो. 14)

Mallinatha refers thus.

'दिड्नागाचार्यस्य कालिदासप्रतिपक्षस्य हस्तावलेपान् हस्तविन्यासपूर्वकाणि दपणानि परिहरन''.

While Dakshinavarta \* commenting on the above line of Kalidasa thus.

''दिङ्नाग इति कोऽप्याचार्यः कालिदासप्रबन्धान् अन्यत्रोक्तोऽयमर्थं इति स्यूलहस्नाभिनयेर्दृषयति ।''

<sup>\*</sup> Vide note on P. 9 of the Sanskrit introduction.

refers to the adaptation of the thoughts of others as the reason for such fault-finding. This adaptation of the thoughts of others must only be the imitation of the ideas of Bhasa and others above pointed out. Nevertheless, though blamed by Dingnaga for this reason, yet on account of the fact that Kâlidâsa has combined in his poetical compositions, to an extraordinary degree, the sweetness of verse, an intensity of poetic merit characteristic of archaic poetical writings and the qualities which furnish supreme relief to men of critica faculty, his works were appreciated beyond measure by Nichula and other poets, and also by all lovers of Sanskrit. It was due to this that Dingnaga's fault-finding attitude towards Kalidasa has very little effect. In fact, Válmtki, Vyása and Bhâsa who are archaic poets deserve to be imitated on the ground that they were pioneers of ancient poetical thought. Thus we find that Asvaghosha, a poet who is said to have flourished in the first century B. C. has transformed the verse of Bhasa,

> "काष्टादिग्नर्जायते मध्यमानाद् भूमिस्तोयं खन्यमाना ददाति । सोत्साहानां नास्त्यसाध्यं नराणां मार्गारस्थाः सर्वयताः फलन्ति ॥"

> > (Pratiina 1-18)

into the following verse in the 13th Sarga of his Buddhacharita,

"काष्टं हि मश्रन् लभते हुताशं
 भूमि खनन् विन्दति चापि तोयम् ।
 निर्वन्धिनः किञ्चन नास्यसाध्यं
 न्यायेन युक्तं च कृतं च सर्वम् ॥"

Of those, the first could never fail to strike the scholar as the original, from its easy graceful flow: and the other, as the borrowed one, being otherwise. Hence an imitation of their writings was only held in esteem by Kâlidâsa, Nichula and others. In truth, Dingnagâ's attitude towards Kâlidâsa was due only to his fault-finding propensity.

<sup>\*</sup> This sloke was made known to me by my friend Sarahkavisuri Mr. K. C. Rejagopalacharyar of Mysore, after the Sanskrit introduction was printed.

The archaic elegance of the writings of the Rishis, found in the poetical compositions of Bhâsa, has been reBhasa, a Rishi. ferred to by me as entitling him to be placed on a level with the Rishis, in my introduction

(p. xxix) of the Svapnavâsavadatta. Now, we infer that there must have been a tradition of old describing him as a Muni. For Jonarâja (15th century A. D.), a commentator of the Prithvirâjacharita written by Jayânaka in the 12th century A. D. styles Bhâsa as a Muni, while commenting on the following verse,\*

"सत्काव्यसहारविधो खलानां दीप्तानि वहेरिप मानसानि । भासस्य काव्यं खल्ल विष्णुधर्मान् (?) सोऽप्याननात् पारतवन्युसोच ॥''

(Prithytrájacharita i. 3)

The commentary on the above verse runs thus -

"सतां काव्यं, तद्विषये संहारविधी दाहे दोषारोपणेऽग्नेरिए सकाशाद् दुर्जनानां चित्तानि दीन्तान्यजडानि भवन्ति । अत्र साधनमाह — सोऽग्निरिए भासमुनेः काव्यं विष्णुधर्मान् मुसात् त्यक्तवान् नादहदित्यर्थः । पारतविद्युपमा । अग्निहि वस्तवन्तरवत् पारतं दग्धुमशक्तो मुस्नान्मुक्चित । भासन्यासयोः काव्यविषये स्पर्धां कुर्वतोः सर्वोत्तर्थे वित्तेने परीक्षकान्तराभावात् परीक्षार्थमनिनमध्ये तयोद्वयोः काव्यद्वयं क्षिप्तम् । तयोन्मध्यादिग्निष्णुधर्मानादिक्ष्यं। सर्वान्यस्याः काव्यद्वयं क्षिप्तम् । तयोन्मध्यादिग्निर्वणुधर्मान्तादहिति प्रसिद्धः। । खलैस्तु प्राप्तं सत्काव्यं दद्धात इत्यानेः सकान्यात खलानां वाहकत्वमित्रर्थः।"

Although the epithet Rishi is applicable chiefly to seers of Vedic hymns, yet on account of the fact that the term has largely come to be used in course of time to those to whom only the epithet Muni would be actually applicable, the epithets Muni and Rishi could very well be treated as being quite synonymous. In any way, having this in view that people submit to any invasion in the field of the usage of words made by a Muni in the same way as in the case of a Rishi,

<sup>\*</sup> This, I have learnt from my friend Mr. T. M. Tripathi, B. A. of Rombay, who also tavoured me with an extract of the verse and commentary on it, taken from a manuscript of the work existing in the Decean College Library, Poona.

<sup>†</sup> See note on page 10 of the Sanskrit introduction.

without making a difference between the two, we have used the terms here as being identical in meaning.

In connection with Bhasa being regarded as a Rishi, it may be said that it is quite proper that usages which depart from the operation of the rules of Panini are largely found in Bhasa, as in the writings of other Rishis; and his works are highly approved of by such close followers of Panini as Kalidasa, Bhatta Bana and others with the same regard that they have for the writings of other Rishis. The dry word-reasoning, reconciling certain of such usages to the precepts of Panini, referred to in the introduction (p. xliii) of the Syapnanataka is merely an imitation of the twisted and strained interpretation of the modern grammarians. Neither does such reasoning appeal to lovers of Sanskrit, nor, on the other hand, do such usages cease to be deprived of their peculiarity and become common usages. In fact, numerous archaisms\* are still found in Bhasa's compositions. which are beyond the range of such plausible justifications as the above, and which cannot be explained away as mistakes of the scribes. Hence, it is not incompatible that Bhasa with his status as a Rishi. should be a forerunner in the field of Drisyakavya, in as much as Vâlmîki and Vyâsa are in the field of Sravyakâvya. For this reason. the appropriateness of the imitation of Bhasa by Kalidasa who followed him should be regarded as being well established, in the same manner as the appropriateness of the imitation of the writings of Vâlmiki and Vyâsa by Bhâsa who came after them.

Further, Rupakas, as they exhibit before us events which occurred away from us, are styled as Drisya (visible) compositions. The impression thus created by the exhibition is the Rasa which highly captivates the mind. It is that which learned men most desire. It is on this ground that a combination of only such materials, as conduce to the creation of the Rasa, deserves to be introduced into the Rupakas. This is effected by depicting without any effort before the minds of the observers, the materials taken up without divesting them of their natural colour. Therefore it is that such of them as could be depicted only in an artificial colour should be discarded by poets, and the highest natural beauty of the materials

<sup>\*</sup> Vide appendix 1.

should be depicted. The exquisiteness of their innate qualities should not be veiled over by incoherent rhetorical arrangement. On the other hand, it might be embellished in some places, when desirable, by appropriate figures of speech introduced with graceful case method has been cleverly adopted by Bhasa, while to some extent The utterances of Bhasa are mostly quite elegant but not rhetorically polished, while those of Kalidasa shine by rhetorical The figures of speech that have been used by Bhása are only Upamá (उपमा), Drishtanta (इष्टान्त) Arthantaranyasa (अर्थान्तरन्यास) and others of the kind, which are employed in common parlance by all, and are easily understandable; and these too are drawn without effort, and only in small numbers here and there; while on the other hand, they are introduced by Kâlidâsa with effort in many places. This will be readily perceived by a cursory glance of the Kâvyas of the two writers and as such, is not exemplified here.

Further, all the ideas pertaining to a dramatic composition should be impressed on the observers with a natural vividness by the elegance of the mental soliloguy and of the conversations of the dramatis personw. As the sense of the ideas conveyed should express the practice of the world at large, similarly the language in which the sense is couched should conform to the trend of daily occurrences. As the language adopted in conversations by the people is in the form of prose, it follows that prose is the natural form of dramatic language; while the verse form is not natural, as it is circumscribed by the rules of prosody. No doubt the introduction, here and there, of a few poetical pieces, as good as prose, and better adapted to convey the meaning, enhances the gracefulness of composition; and for this reason, poets might very well introduce, in proper places, verses of the kind above described. Further, sometimes the exquisite metrical form even makes up for what is wanting in words and sense; prose on the other hand, has to be imparted an elegance by the excellence of the graceful arrangement of choice words and ideas; hence it is that prose composition is considered to be more difficult, Thus in the Kâvyâlankâra, while commenting on the Sutra.

'काब्यं गद्यं पद्यं च''

Vâmana says :--

#### ''गद्यस्य पूर्वं निर्देशो दुर्लक्षविपयत्वेन दुर्बन्धत्वात्"

and cites as authority for his position the saying of a learned writer which had acquired a reputation during his time,

#### ''गद्यं कचीनां निकपं वदन्ति ।"

Hence it follows that, in Natakas prose is the chief factor, while verse is not so important. When prose attains elegance in words and sense, then does the Rupaka serve its end. For this reason, Bhasa mostly employs in his writings short bits of prose highly charming in sense and expression; and the poetical pieces he uses, are similar in form to the prose ones, and they are employed occasionally. Therefore it is that he constructs sometimes Acts in his Natakas with not a line of verse, for example, the 2nd and 3rd Acts of Svapnanataka and the 2nd Act of the Charudatta. The Rasa conveyed is exhibited with a completeness which is merely due to the weaving of the prose pieces expressing the Rasa. If the Pancharatra contains a larger portion of verse, it is in point of lucidity not dissimilar to prose. Although Kalidasa has followed Bhasa in his Sakuntala in all ways, yet he has not been able to impress on his prose, the stamp of exquisiteness that marks the prose of Bhasa.

The reason for this is not far to seek. Certainly in Bhasa's time, the Sanskrit language, like other spoken languages of the time, had so wide a range in the varied transactions of daily life, that the poets of the time commanded a wealth of words elegant and wellsuited to graphically depict their ideas. The true and essential nature of things revealed itself to the poets of the time. Hence was Bhâsa able to compose without any effort short easy prose pieces enriched with lofty ideas During Kâlidâsa's time, on the other hand. Sanskrit had so far strayed away from the path of spoken languages, that words similar to these above described had to be sought after, and the poets were unable to form original ideas as they generally followed the ideas of others. It is on this account that in Kâlidâsa's time new Kâvyas were considered neither good nor viewed with favor and regard. This fact can be inferred from the following passages of the Malavikagnimitra:-

\*''पुराणमित्येव न साधु सर्व नचापि काव्यं नवमित्यवद्यम् ।'' ''वर्तमानकवेः काळिदासस्य ऋियायां कथं बहुमानः''

From the following words of Bhamaha,

"मुख्यस्तावदयं न्यायो यत् स्वशक्ता प्रवर्तते। अन्ये सारस्वता नाम सन्त्यन्योक्तानुवादिनः॥"

it will be seen that even in Bhamaha's time, the poets used to depend on other writers, not to speak of later times. It is therefore clear why the beauty of the conversational prose which shines in Bhasa's writings is not found in the Sakuntala. But the renowned poet Kalidasa, ambitious of winning reputation as an author of good poetical compositions, at a time when new good poetical works were deplorably scarce, followed with great effort the old track left by the archaic writers Vâlmiki, Vyâsa and Bhâsa, and, being a genius gifted with bright conceptions, began to write new poetical works (Kâvyas) embellished with a wealth of givid images and excellence, well worth imitation by all succeeding poets, and at the same time governed himself by the rules of Pânini and Bhâmaha. The sweetness of verse which obtains in the Raghuvamsa and other kindred Kavvas is enshrined also in the Sakuntala in a similar or even a greater degree, while a natural grace of diction and exquisiteness of ideas pre-eminently prevails in all his slokas to a degree, which is not far short of that of the compositions of the archaic writers.

It must not be argued on account of the prevalence of this naturalness of grace, that Kālidāsa succeeded Bhāsa only within a short interval of time, for it stands to reason that, although Kālidāsa came into existence centuries after Bhāsa,

yet impelled by a desire to imitate the writings of ancient authors, he was able to infuse into his writings an archaic poetic flavor, not quite distinguishable from that of the ancient writings. If it is not now impossible even for a poet of the modern times, bent on imitating ancient writings, to instil into his productions an archaic flavor, it should much less be impossible to Kâlidâsa who has overtopped the entire community of succeeding poets by his marvellous poetic genius.

<sup>\*</sup> Vide note on p. 13 of the Sanskrit introduction.

4. The similarity of Pra-

krit in Bhasa and Kalidasa.

Nor from the fact that there is a close similarity between the Prakrit of Kâlidâsa and that of Bhâsa, can it be inferred that the interval between the age of Bhasa and that of Kalidasa should measure

only a brief space of time. As already mentioned, when Sanskrit left the conversational arena, Prakrit which followed on the heels of Sanskrit shared the same fate, and as such, the Prakrit at the time of Kalidasa had necessarily to conform itself to the Prakrit of Bhasa's time. for Prakrit being no longer a spoken dialect, could undergo no change. Since Kâlidâsa had of necessity to use Prakrit in his dramas, and as no change had taken place in that dialect, his Prakrit must necessarily be similar in character to that of the ancient Natakas; and even to this day, in writing new Natakas, poets still successfully follow the customary practice of using the Prakrit of the kind above described, Thus, as the observance of a resemblance between the Prakrit used in a modern dramatical composition and the Prakrit of Kálidâsa, could never go to establish that its writer should have lived closely after Kâlidâsa, in the same way, the observance in Kâlidâsa's Nâtakas of the Prakrit similar to that found in Bhasa, could not justify the inference that Kalidasa should have come into existence within a short interval of time after Bhasa. \*

<sup>\*</sup> Accepting the priority of Bhasa to Chanakya, Mahamahopadhyaya Mr. Haraprasada Sastri M. A., C. I E. of Calcutta, thus explains the modern look of the Prakrit of Blusa in a letter of his addressed to me:-"The king of Aryavarta between the mountains Himalayas and Vindhyas and between the two seas mentioned in the Bharatavakya is, I believe, one of the Nandas. Perhaps you will remember that some three years ago I wrote a paper on the origin of "Indian Drama" in the Journal of our Society, throwing out a suggestion that the Bharatanatyasastra published in the Kavyamala Series was perhaps composed in the 2nd century B. C. because the Parthians are there called Pathravas and not Pallavas as in Manu and other later works.

I find that Bhasa disregards altogether the rules of dramaturgy laid down in that work, I also pointed out in that paper that, before the compilation of that work there were several. schools of dramaturgy, and Bhasa perhaps belonged to one of the older schools of dramaturgy and therefore he was not aware of the rules laid down in the Natyasastra.

I have got a curious confirmation of the existence of the dramaturgy in ancient India in the fact that Kathly, the classed Kathana or a to the he Sudras. Natyasustra says that the original K distance Brown seeds of eller divine origin, but they side culed Rishis and therefore they were cursed to become Sudras. So their Sudrahood is later than the origin of the drama. As in Chanakya's time they were classed to be Sudras, we are to infer that at that time drama was an old, old institution.

There is one strong point in favour of a later date for Bhaza and that is his Praker, It is not so old as 4th or 5th century &. O. but any one who has studied the dramatic

Further, as language adapts itself to the course of conversational thought, its vocabulary also undergoes a

5. Sanskrit had ceased to be a spoken dialect at the time of Kalidasa.

thought, its vocabulary also undergoes a consequent change. When it ceases to be spoken, the forms of words in the language are no longer affected or changed. But it

might be asked how it is assumed that Sanskrit ceased to be a spoken language in Kâlidàsa's time, as also Prakrit. In this connection it may be premised that language has three gradual stages:the first is that in which it is freely employed in conversation from infancy; the second stage is attained when it is written as well as spoken; and the third is reached when it ceases to be a spoken language, but is merely employed in writings. The utility of grammar is twofold: one is to easily explain the forms and derivations of words current in the language; and the other is to keep them from undergoing modifications in form due to carelessness, ignorance or incapacity, as well as to prevent the entry of new words into the language. The second may be included in the first; for such changes in form and the new words that may be introduced, not falling within the scope of its rules, grammar, by ignoring them, reveals their inacceptability. while it explains the established words. In the first two stages of the growth of a language, when the current of discourse in daily life flows unimpeded, the works on grammar prevalent at the time, can neither arrest the mutation of forms taking place in words nor prevent the introduction of new words; for, as grammar is merely confined to the explanation of words which have at the time become established in the various walks of life, it could not become applicable to words which may subsequently become established in the current speech of the times posterior to its appearance. For this reason, new grammatical works adapting themselves to the course of speech of the times are then and there composed. follows that no grammer attains a final stage so long as the language to which it pertains has not emerged from the second stage. language, which has not departed from the current of conversational thought cannot become defined or settled in its form owing to the possibility of the subsequent formal modification and the intro-

Prakrit carefully knows fully well that the copyists always changed the Prakrits of their authors into the Prakrits current in their own time. And that is why Bhasa's Prakrit has a modern book. But there is one word which is never used by later poets but which is found only in old Pali works which shows its antiquity and that word is 'Ama' for 'Yes'.'

duction of new words. But when a language ceases to be spoken i.e., when the causes of formal modifications and the influx of fresh words coase to operate, necessarily it has reached its final and settled stage. It should therefore be understood that the grammar of a language, that has attained its final stage, is also settled and fixed; and the grammar which is applicable to a language, which has not reached that final stage, remains still undeveloped. Thus in a series of successive grammatical productions, that treatise, after the appearance of which, the language to which it relates, ceases to be spoken but is merely employed in literary compositions, can be deemed as completely developed; for, on the decline of the current of speech, which is the cause for the development, there is no scope for entertaining any apprehension as to any future change occurring in the forms of words. As a matter of fact, such a grammar has to be viewed in the way in which settled mandatory precepts are usually viewed. This is the fact.

At the time of the Mahabliashya Sanskrit had ceased to be a spoken language.

The author of the Mahabhashva evidently considers \*Pâninîya Vyâkarana as a settled grammar of the Sanskrit language; for he regards only the words recognised by it as pure and acceptable, and all others as unacceptable, and

enjoins the use of those pure words as meritorious and denounces the use of other words as sacrilegious; and these directions have been scrupulously and reverently followed by all men. to consider it otherwise (that the Sanskrit had not then ceased to be a spoken language), he would not have made a sweeping and general pronouncement of unworthiness with respect to words not recognised by Panini, for such a pronouncement would amount to the statement that even all the formal changes that must necessarily be brought in by the strong course of current speech in the language are unworthy, and would amount in effect only to this instruction, that the speakers of the language should so withstand the irresistible course of speech; that it might not give rise to any such mutation of forms, or even if such changes take place, they should not be allowed to enter into the language. And this would be quite inconsistent with the views of such revered personages who naturally wish for the growth of the language. Even if desired, the people could not fight against

See note on P. 15 of the Sanskrit jutroduction.

discourse when it remains unimpeded. Therefore it must thus be assumed:-That the author of the Mahabhashya found that, in his time, the Sanskrit language was mostly gone out of the current of ordinary speech, owing to the prevalence in the country of several other languages in different stages of development. With no expectation regarding the growth of the language in later times, and fearing that it would gradually fade away in course of time, he conceived the idea of so protecting the language, that it might on no account leave even the stage of being employed in written compositions. Considering that, when the people at large should, with the help of this Vyakarana, gain a grounding in the language from the Sanskrit works current at the time, and when they should happen to write new works, the Sanskrit language would safely hold fast to the stage of being embodied in written compositions, the author of the Mahabhashya, with the desire of instilling into the minds of the readers a respect for the grasp and use of sound words, attributed merit to them on the authority of valuable texts. The people also following the said advice entertain to the present day that, profound regard, which is commonly paid to the precepts of the vedic texts, towards Pânini's precepts which are characterised by a gravity due to their furnishing immense help in explaining words which form the groundwork in the building up of all Sauskrit compositions. So far is therefore plain, that even during the age of the author of the Mahabhashya, Sanskrit had ceased to be a spoken language, not to speak of the time of Klaidaza.

The question how Prakrit ceased to be employed in conversational speech has now to be answered. It can be urged that, when Sanskrit ceased to be a spoken language, Prakrit which was developing side by side with it, also shared

a similar fate. How Prakrit came to develop itself side by side with the Sanskrit language, may now be enquired. In this connection, the sequence of the origin of Sanskrit and of Prakrit may be considered. Although there is a school of thought which has gained favour with orthodox scholars, that Sanskrit must be regarded as eternal (having no origin) on account of the fact that Sanskrit words are embodied in the Vedas which are eternal, still, if it is to be inferred that, in virtue of its being a language not different from the other languages, it should also have sprung up with an origin and gradually developed, then there is a royal road leading to the inference

In ancient times, there was some unknown language current smong the people, which they employed for the purpose of communicating their ideas among themselves, in respect of their sheer

physical requirements. In the gradual development of the conversational faculty of the people, it began to spread, and whenever the intelligent among the people began to discover, by their own efforts, new things, one after another, both spiritual and material, capable of being enjoyed or discarded, and also to found new schools of thought, and when they evinced a desire to make their fellowmen and those, who would be born after them, acquainted with the results of their labour and the means of discovering such objects and developing their form, quality and utility, then in the same language they began to compose works on these subjects. Thus by a series of successive generations of men gifted with intelligence, a series of discoveries of novel objects and consequently a series of successive new works treating of the attainment of the said objects, began to come into existence and gradually became wide-spread. While the state of composition stood thus, a multiplicity of refinements had entered into the language, which would never have been the case, if the language had remained merely a spoken tongue. In the written compositions again no pains were spared to convey the maximum of thought in the minimum of words, to avoid their repetition, to choose appropriate and happy words and to arrange them gracefully. new thoughts were successively born of the more intelligent heads, new words too came in thousands into the language. Elegant styles of exposition also adorned the language. Thus blending together the literary compositions and the oral speech, each of which helped the development of the other, a certain branch of the original tongue gradually attained the highest refinement in all the words, which branch was the one embraced by the intelligent community above spoken of, their descendants and those that looked up to them for guidance and direction. And this, I think, is called 'Samskrita', (the refined), from the refinements secured to it by the steadily continued efforts of generations of intelligent heads. Of the generality of the people of those days, such of them as were poor in intellect or did not take care to be guided by the more intellectual of them, carried on their discourses in the original language itself, in which there began to spring up many new words which are the natural outcome of the spread of their discourses in daily life, and many excellences due to

the acquaintance with the Samskrita-speaking people; and these developed by gradual degrees. Thus from the original root language, some non-Sanskrit branches also sprang un. The Sanskrit. on account of the sterling nature of the refinement it had undergone, and on account of the settled nature of the written works studied by those desirous of cultivating its knowledge, came to be spoken in the different countries without any change in its form. The other branch languages, not being favoured by the two facts above mentioned, came to be spoken in different forms in different countries, and to derive their ideas from Sanskrit itself. Hence Sanskrit was viewed as a model by other non-Sanskrit languages in all manner of ways-in respect of words and in respect of sense, and came to be regarded as the nourisher of the said languages; and by virtue of this characteristic, it ever deserves to be styled as the "Mother" of the said languages. Thus must have been the probable branching of the original root language.

Another kind of a language was prevalent which must necessarily have come into existence during the The origin of Prakent. times when Sanskrit was wielding undisputed sway in the field of speech. Sanskrit was spoken well by men, well educated in it, and with some slight differerce by those who were less educated in it, but never well by men who were not taught in it. Women also mostly by their want of training in the language were not able to, promounce the Sanskrit words in the proper manner, as also children. Hence in the tongue of the illiterate, Sanskrit came to be pronounced in a slightly or largely modified form according to the difference of their relative want of capacity. This modified or rather mutilated form of Sanskrit is called Prakrit on account of its being derived from Sanskrit, its 'Prakriti' or origin. This Prakrit which was spoken by the uneducated men and women of all castes, on account of the contact with the discourses carried on by the educated people of the four castes, did not undergo very great modifications, and as such, is the best of its kind. That which was spoken by men and women outside the pale of the four eastes who were not moving with educated classes, was much more corrupted on account of their little acquaintance with the educated, and greater acqueintance with those who were speaking the best kind of Prakrit referred to above, and on account of the contact with those who were speaking non-Sanskrit off-shoots of the original

root language mentioned above. For this reason, this Prakrit is This again became probably sub-divided into several branches on account of the difference in proportion of the changes undergone to a large extent when compared with the Prakrit in the purest form, and on account of their being derived from Prakrit, These are explained in the grammatical works on Prakrit \*. Thus with the spread of Sauskrit as a spoken language, it must necessarily be taken that Prakrit also developed, side by side with it, in the field of speech, adapting itself to Sanskrit so closely as if it were the shadow of the other. Such being the case, it should be understood, that when the current of discourse in the Sanskrit language declined, the current of discourse in the Prakrit also declined; and following the fate which overtook the original Sanskrit, its shadow Prakrit also departed from the field of spoken languages, When the Sanskrit-speaking people evinced a desire to entertain themselves with the art of dramatic performances, they began to construct dramatical compositions suited to their tastes. As the language of the actors in the Rûpakas had naturally to conform itself to that in daily life, that Prakrit which was commonly employed by women and others in their respective discourses in life, came to be used by them in the Rupakas as well. As to the fact that people diverted themselves with enjoying dramatic performances during the times when Sanskrit was the spoken language, no doubt need be entertained; for, from the two Sutras of Panini.

### ''पाराशर्यशिलालिभ्यां भिक्षुनटसूत्रयोः'' (4-3-110), 'कर्मन्दकृशाश्वादिनिः' (4-3-111)

which refer to the scientific treatises on the art of acting, it is plain that the art of acting treated of should necessarily have been in existence much earlier. This period when the art of acting was in vogue prior to Panini must be beyond doubt that during which the Sanskrit language was a spoken one.

The language employed in the edicts of Asoka or l'ali might, well be one of the non-Sanskrit off-shoots of the original root language aforesaid. The language was in ancient times spoken by a

<sup>\*</sup> See note on page 18 of the Sanskrit introduction,

number of people, and when the majority of them embraced the Buddhist religion, it was adopted in the Buddhistic literature. When some of the Sauskrit-speaking and Prakrit-speaking people professed Buddhism and intermingled with those who had already been Buddhists, then an irregular admixture of Sanskrit and Prakrit with the said language took place. Further the speakers of the said language began to introduce deliberately into it an admixture of Sanskrit on account of its capacity to impart a peculiar grace to the language, just as it is done in Telugu, Malayalam and other Therefore, it is but proper that it should consist of a large proportion of Sanskrit and possess a similarity to Prakrit: and neither is it Prakrit itself, nor Prakrit in its earlier form, nor Prakrit in its later stage, but quite a different dialect from Prakrit. Only on account of its resemblance to Prakrit could the term Prakrit be applied to it. Be it as it may, whether it was spoken by the people in Ascka's times or whether it was employed merely in the Buddhistic writings, certainly it commanded a high respect at the hands of the Buddhists of the time. It might also well be that, even during the time following that of Asoka, the said language was, by some Buddhist poet either attracted by a love of the language or out of mere curiosity, fancifully employed along with Sanskrit in some dramatic compositions of his own. In any way in the Rûpakas written by poets who kept abreast of the current of the Sanskrit tongue in speech and writing, only that Prakrit which is counterpart of Sanskrit as already explained, should have been employed along with Sanskrit. It should not here be forgotten that the same method was, as already "stated, followed by poets who lived at the time of the decline of Sanskrit, as a spoken language.

† Some people may surmise that at the time of Kâlidâsa Sanskrit had ceased to be a spoken tongue; but Prakrit had stepped in as the

<sup>\*</sup> Vide. 4 "The similarity of Prakrit in Bhasa and Kalidasa".

<sup>+</sup> The original Sanskrit of this paragraph is given below, which was written only after the Sanskrit introduction was printed.

अथ संस्कृतव्यवहारप्रवाहेऽस्तमितेऽपि प्राकृतव्यवहारप्रवाहः कालिदासकालेऽनुवर्तमान एवासीत्, तादात्विकव्यवहारस्वभावानुगुणमेव च स्त्रीप्रभृतीनां प्राकृतं कालिदासेन स्वप्रन्थे प्रयु-क्तांगयुन्येत । तीर्ह तादात्विकव्यवहारस्वभावानुरोधिना तेन राजप्रगृतीनामपि विषये प्राकृतमेव किञ्चित् स्नाप्रमृतिव्यवहतपाइलाविकक्षण प्रायोद्यतं, प्राकृतस्येव तदानी स्नीपुंससाधारणभाषाः

spoken dialect, and that Kâlidâsa, wishing to make his characters speak in conformity to the form of discourse then provalent, used this spoken Prakrit as the Prakrit of the female and similar characters. If it were so, he should have, Prakrit being the only spoken tongue, made kings and similar characters also speak in some Prakrit different from that of the female and similar characters, and not in Sanskrit. But to suppose that he should have adopted the form of speech then prevalent only in the case of female characters, is irrelevant. Thus, that Kâlidâsa has followed the settled practice with regard to the form of speech of the various characters, both male and female, is due to his desire to tread the path well trodden by ancient poets, and not to any attempt to make each of his characters speak severally the same tongue spoken in the world in Kâlidása's time.

It has now to be considered whether the archaic (आर्ष) words of Bhasa referred to above,\* were used by him (i)

7. Bhâsa's priority to before Panini's time or (ii) during the time of Pànini. Pânini himself, or (iii) after Pânini's grammar came into existence and before it gained any publicity, or lastly (iv) after the grammar had gained publicity. The fourth of these positions cannot stand in any case, for this that a poet would not dare to employ words which are op posed to the precepts of Panini, when they are known to be Apasabdas (अपराब्दा:); since Kávyas, being the embodiment of words, would become, if they contain Apasabdus, as repulsive as a body afflicted by leprosy; and when such incorrect words are heedlessly used in written compositions, they would never commend themselves to enlightened scholars. If they do not win the favour of enlightened scholars, how could the public cherish any liking for them, and still more, how could the poet attain any reputation when it depends on popular opinion? On the contrary, he would be treated with derision by the public, and, if he is a believer in the Sastra which

त्वात् । स्त्रीप्रयतिषु परं कवेभीषान्यवहारस्वभावानुसरणं, राजादिषु नेति त्वखन्तमसमञ्जसम् । तस्मादुभयेष्विप पात्रेषु भाषाविशेषन्यवस्थाश्रयणं कालिदासस्य पुरातनमहाकविसमुदाचारगता-तुगतिकताकृतमेव केवलं, नतु स्वकालिकलोकन्यवहारस्वभावानुसारकृतमित्यवधयम् ।

Vide Page xii, "Bhasa, a Kishi."

pronounces sin on the authors of incorrect expressions, he would also incur that odium. In the case of Bhasa, on the other hand, his Natakas, though replete with such usages, have been highly extolled even by such votaries of Panini as Kalidasa, and his fame again has reached its farthest limit.

The third of these above positions cannot stand either. When could that period be when Pâṇini's Anusâsana had not gained publicity? It could not be the first century before Christ, for the Mahâ-

bhashya had then come into existence, and as such, Panini's granuar together with the Mahabhashya must have been at its zenith of reputation; and further we are going to prove that it had a wide currency in the 2nd century B. C. also. Nor could it be the second century B. C. when the Mahabhashya, according to some inquirers into ancient history, was composed: For, that Panini's grammar was popular even then, is evident from the words of Bhartrihari(HORK), when he says in his Vakyapadiya that the Sangraha, a bulky work of Vyadi on Panini's School of Vyakarana, having got obsolete, as the students from ignorance liked to have brief treatises, Patanjali wrote his Mahabhashya summarising the substance of the Sangraha. If Panini's grammar had not then been prevalent, Bhartrihari would have attributed its decline to the general dislike.

Bhartrihari's words run thus:-

"प्रायेण संक्षेपरुचीनस्पविद्यापरिम्रहान् सम्प्राप्य वेयाकरणान् संग्रहेऽस्तमुपागते ॥ ४८४ ॥ कृतेऽथ पतन्जलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । सर्वेषां न्यायबीजानां महाभाष्ये निबन्धने ॥ ४८५ ॥ अलब्धगाधे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौष्टवात् ।"

(बाक्यपदी० काण्ड०२)

Of these, the first couplet has been thus commented on by Punya Rāja:—

"इह पुरा पाणिनीयेऽस्मिन् न्याकरणे न्याङ्युपरचितं प्रन्थलक्षपरिमाणं संप्रहाभिधानं । निवन्धनमासीत् । तच कालवशात् सुकुमारबुद्धीन् वैयाकरणान् प्राप्यास्तमुपगतम् । : तस्मात् क्रेशभीस्त्वात् संक्षेपरुचयस्ते जनाः । अत एवाल्पो विद्यासु परिप्रहः स्वीकारो येपां ते नथा । नतसीः संग्रहाध्ययन उपेक्षिते सत्यस्तं यातः संग्रहः ।" and he also observes, commenting on the last of the above lines, thus:---

''एतेन संग्रहानुसारेण भगवता पतःज्ञलिना संग्रहसंक्षेपसूतमेव प्रायशो भाष्यमुप-निबद्धसित्युक्तं वेदिनव्यम् ।''

It therefore follows that it cannot be the third or even the fourth century B. C., for this reason, that as some period of time has to be fixed to indicate the interval which should reasonably have classed for the Sangraha's getting an ascendancy over men's minds, and for its subsequent falling into disfavour, at the least a period of these two centuries should be assigned, and during this period Panini's grammar must necessarily have been in wide circulation. It has therefore to be surmised that the period in question must be the fifth century B. C. The first half at least of this century must denote the time of Katyayana, for it stands to reason that the author of the short sûtra-like composition called Vârtika, must necessarily have preceded Vvadi, the author of the extensive treatise. And the grammar of Pânini must have been in vogue even then, for the author of the Vartika expanded Panini's grammar and filled up the portions which Pânini had left out on account of oversight or on account of the springing up of new words after the time of Pânini, by composing new rules adapted to the discourse of the times, for mproving the knowledge of the students of grammar. Thus the period, when Panini's grammar had not gained publicity, may therefore be the second half of the fifth century B. C. or the first half of the sixth century B. C. As this must denote the latest age that could be assigned to Panini, our discussion necessarily leads us to a consideration of the second of the four positions started with. The second position also cannot stand; for, as Pânini considers certain words as sound and Bhasa certain others sound, if both were contemporaneous. it would be highly inconsistent that such difference of views should exist between them, both of them being close followers of the current tongue. Hence the enquiry leads us to accept the remaining onethe first of the above positions. If these words, which have been accepted as archaic (आर्प) had got firmly rooted in the discourses in times previous to Pagini, then, these, being the ordinary ( লীকিক) usages, should have necessarily been brought by Pânini under his precepts which conform to the ordinary usages; and tliat, as a matter of fact, these words have not been treated of by him, lands us in a

dilemma. The way to get out of this difficulty will be furnished by the answer to the question, how it happened that even the archaic usages found in the writings of Vyasa and others, which were also in use in common parlance without being regarded differently from the ordinary, have also not been treated of by Panini. If it is explained that these usages, being merely confined to the discourses among the Rishis, could not be regarded as ordinary ones, while only words distinguishable from them have been regarded as ordinary ones by Panini, and as such, the archaic usages, neither pertaining to the people nor embodied in vedic utterances, have not been treated of by Panini, then the same would hold good in the present case also Let us take that, considering these usages as being included in the vedic usages, Panini has certainly brought them within the scope of the precepts pertaining to the vedic usages, as he has used the word Arsha (आप) instead of Vaidika (बेदिक) in his Sûtra,

#### ''सम्बुद्धो शाकल्यस्येतावनार्पे" (1-1-16)

thereby indicating that the precepts pertaining to the vedic word are also applicable to Arsha words, and as the author of the Mahibhûshya also says,

## ‡ ''छन्दोबद्दपयः कुर्वन्ति'', ''छन्दोबत् कवयः कुर्वन्ति,''

that is, Rishis and venerable poets are accustomed to use wor slike vedic usages, then this would equally apply to solve the previo squestion also. Hence the first position, i. e, that the archaic usages found in the works of Bhâsa were employed by him only before Pâṇini's times, now holds good. In this connection, it must be conceded that even in times much anterior to Paṇini, the were dramatic compositions written, read and enacted, for Pâṇini refers to the Natasûtras (Histrionic rules) of the Munis, Silâli and Krisâsva, thus indicative of the prior existence of the dramatical artitself, in his Sûtras:—

## 'पाराशर्यशिलालिभ्यां भिश्चनटस्त्रयोः' (4-3-110) 'कर्मन्दकुशाश्वादिनिः (4-3-111)

These Natasûtras presuppose the existence of dramatical composit ins

<sup>1</sup> Vide notes in page 22 of the Sanskrit introduction,.

to which they are applicable, as the scientific canons of an art could come into existence only after the art itself. As these dramatical compositions have commanded the respect of the Munis, they must have been composed by Munis and must be archaic in their manner. Since such are Bhâsa's Nâtakas, they may reasonably be regarded as the dramatic compositions referred to.

If the age of Bhasa be fixed at the fifth or the sixth century

8. The popularity of the epic of Rama in the 4th century B. C. B. C., then it would be inconsistent that he should have written the Abhisheka and Pratima Natakas on the materials pertaining to Sri Rama's life, as the epic describing Rama's

life and doings (or the Râmâyana) has not been dated before the second century B. C. This is not so, for it has not been conclusively established that the Râmâyana was not written before the second century B. C. Further, from the fact that Chânakya whose age has been fixed as the fourth century B. C. refers as authority to the story of Râma, it must have been largely in vogue even before the fourth century B. C. The said reference occurs in the Artha-Sâstra of Kautilya, in discussing the fate of former princes who had not curbed their senses:—

## "मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन् (विननाश) दुर्योधनश्च राज्यादंशम्।" (कैंटि० 1-5-8)

Here it is described that Ravana, was killed for not having restored another's wife, and Duryodhana, for not having made over a portion of the kingdom. By the destruction of Ravana, the epic of Rama, and by the destruction of Duryodhana, the epic of Yudhishthira are referred to in the above; and these two epics are undoubtedly the Ramayana and the Mahabharata. The two works, as they are referred to as authorities by Chanakya, could not possibly have been written at his own time or even a little earlier, but must necessarily have been composed some seven or eight centuries before him. As the matter stands thus, there is no reason to doubt the popularity of the Ramayana at the time of Bhasa. As a matter of fact, however, by the sequence of the description of the incidents about Ravana and Duryodhana, Chanakya has referred to the established opinion of the people at his time, that Ramayana is the earlier of the two and

as such, it is reasonable that the Râmâyana must necessarily have come into existence even before the Mahabharata. The narration of the story of the Râmâyana, the reference in many places to Hanuman and others contained therein, and the description of Râma as an Avatara of Vishnu, all these found in the Mahabharata, are consistent with the above inference.

Apart from these, there is a view that the epic of Rama is anterior to the times of Chanakya, and that this Rama, an Avaiara of very same opic, being subsequently enlarged by the introduction of a variety of new mate-

rials, has become the Râmâyana of the present day. If the portion ascribing divinity as an Avatâra of Vishnu to Srî Râma found in it, is to be considered as a subsequent interpolation, then it could not hold good; for the surmise that the current Râmâyana is an enlargement made by later writers, is not grounded on a solid basis. Or ever, if there were any interpolation, on account of the fact that it would not be probable that unless Râma is described as an Avatâra of Vishnu even to the slightest extent, in the previous epic of Râma, it would find a place in the later Ramayana, the portion ascribing divinity to Râma could not properly be considered as a later interpolation. The belief that Râma is God Vishnu himself, that his doings themselves are divine, and that on account of its embodying his life and deeds, the study of the Ramayana leads to the acquisition of Punya or merit, has firmly rooted itself in the minds of the people among successive generations of the pious, in respect of the current Râmâyana. Hence the suggestion that the original Râmâyana did not embody the divine attribute of Rama, and that it was, by chance, subsequently implanted in the later Râmâyana and given a prominence therein, will not be convincing; for, which man of reason would consider divine a hero whom he had till then been viewing as human from a certain epic, for the reason, that in a later epic based on it the same hero is depicted as divine? Thus it becomes established that even before the times of Chanakya the divinity of Sri Rama has acquired firm ground in the epic of Râma.

Bhâsa evidently knew the Sâkya mendicants, for he makes mention of Sramana in † Pratijna, Avimaraka Reference to Sraand Charudatta. Merely on this account, it is not possible to infer that Bhasa's age

<sup>†</sup> See P. 14 Pratijna, P. 85, Avimeraka, P. 56, Charudatta.

should be posterior to that of Buddha, for it is well nigh possible that Sakya Sramanas should have existed even prior to the time of Buddha. There is nothing to render it impossible to infer that a form of religious observance, which had taken root in times before Buddha, and which was in vogue among the Sakyas, though in its infancy, was established on a firmer basis by the sage Buddha, sprung from the race of the Sâkyas. Tapasvins (तपस्विनः) were styled Sramanas either on account of their laborious penance or on account of their training their bodies in the practice of religious rituals. Thus in such Brahmanic treatises as Vaikhanasadharmaprasna and others, the term Sramana is employed mostly as synonymous with one practising religious austerities. Thus the term Sakya Sramana designates those among the Sakyas who adhere to the practice of religious austerities. When the term Sramana came as a rule to be appropriated by the Buddhists, whose tenets are opposed to those of the Vedic. observants, to designate their own mendicants, it ceased to be adopted by Vedic people with regard to their own mendicants.

Thus Bhâsa's age, fixed in the introduction of the Svapnavâsavadatta as being anterior to that of Chânakya, 10. Chanakya. The author of the Artha-Sâstra, becomes now more firmly established. That Chânakya is the author of the present Artha-Sâstra, should not even for a moment be doubted, for the reason that it is expressly mentioned therein that\* Chânakya himself composed the treatise, and that it is not stated therein that it was composed by any of his disciples. Besides, an archaic style, found in the passages of the Artha-Sâstra, is sufficient by itself to generate a firm belief in the readers, regarding its authorship by Chânakya.

It is seen that these Natakas of Bhasa do not follow the rules of dramatic compositions described in the Nathe current Natyusastra.

11. Bhasa's priority to the current Natyusastra.

tyasastra of the present day, whose authorship has been traditionally ascribed to the sage Bhasata (an incomplete copy of the commentary of which,

<sup>\*</sup> Vide P. 24, note on Chanakya, Sanskrit introduction.

written by Abhinavaguptacharya, is in our possession). Of these Nâtakas, the Svapnavâsavadatta, the Bâlacharita, the Avimâraka, the Abhishekanataka and the Pratimânâtaka might, on account of their consisting of not less than five Acts and other characteristics, be considered as \*Natakas: the Pancharatra, owing to the fact that it consists of nearly a dozen actors and of three Acts, each succeeding Act being shorter in extent than the one going before, may be reckoned as Samavakára, but the Rasa running through it is not the Sringara and each of the actors therein delineated does not serve a different purpose, which facts are the essence of Samavakara; the Madhyamavyáyoga, Dutavákya, Důtaghatotkacha and Karnabhâra can be reckoned amongst Vyayogas on account of their embodying a large number of male characters and of being made up of single Act, but the fewness of the female characters which is also required in a Vyâyoga is not found in the Dûtavakya and Karnabhâra; the Ürubhanga might be considered as an Utsrishtikanka on account of the Karunarasa and on account of the lamentation of the female characters, but the lamentation is not largely portrayed; the Pratijna-Natika may be treated as an Îhâmriga on account of its consisting of four Acts and on account of its depicting the battle as brought about by women, but it has been described in the colophon as a Nâtikâ; again the Chârudatta is incomplete, yet it can be treated to be in the same footing as the Mrichchhakatika; but in the Bâla. charita an actual battle takes place, and in the Abhishekanâtaka an actual death is represented. As these two have been forbidden by the rules pertaining to the Nâtyasâstra, here the transgression of the rules laid down therein is explicit. The mention of the name of the author is prescribed by \$ the Natyasastra; that too, has not been done in the case of any of these Rûpakâs; thus the transgression of the requisites prescribed in the Natyasastra is everywhere plainly seen. This much therefore can be concluded that there must have been in existence in the times of Bhasa a certain other Natyasastra conwith the nature of Bhasa's Natakas. This might be the Natasûtra† referred to by l'agini as composed by Krisasva muni; or this might be muni or

Vide note on Nataka, P. 21, Banskrit introduction.

<sup>8</sup> Vide note on P. 25, Sanskrit introduction.

<sup>+</sup> Vide note P. 25. Sanskrit introduction.

other old Natyasastra written by Bharatamuni himself, as is seen from the fact that the name of Bharata is mentioned by Bhasa in the term 'Bharatayakya'.

The Natyasastra mentioned above, which is current in the literature of the present day, m ght be a recension 12. Posteriority of the curof the original Natyasastrus of Bharata and rent Nâtyasâstru to Bhâsa. others, compiled by later writers, so as to suit the dramatic works subsequently composed; and it may be that, on account of its embodying to a greater exent the dramatic principles of Bharata, it has been published as having been composed by Bharatamuni. That the Natyasastra, which is followed in the dramatic literature of the present day, is a later compilation, and that it came into existence in about the second century B. c., have conclusively been established by Mahá nahopâdhyâya Haraprasada Sâstri M. A., C. I. E., in the Journal and Proceedings of the Royal Asiatic Society of Bengal (N. S.) Vol. V No. 9, of October 309, pp. 351-351. The words Arvaputra, Bhadramukha, Kumara and others, prescribed in the current Natyasastra\* to be used by the dramatic characters in respect of particular persons, were found employed in the Natakas before, and are therefore adopted among the canons of dramatu gy by the compilers of the Nâtvasâstra. Of these terms, Âry putra, Bhadramukha, Kumara and some others, are found in the Natakas of Bhasa, and certain others might have been employed in other archaic dramatic compositions. In the Syapnanataka, the term Aryaputra is employed as a word of respect by the chamberlain of Våsavadattå's father in addressing king Udayana. This form of address, which should be employed only by Vasavadatta in addressing Udayana, her lord, was complimentarily adopted by her fatter's chamberlain with a view to bring out the affection cherished by the chamberlain towards Vasavadatta. In the same manner the form of address adopted by the servant of Ugrasena towards Vasudeva, i. e., styling him Aryaputra occurring in the Balacharita is employed as a mark of respect out of regard for Devakt.

It is not possible to make out from the Natakas of Bhasa whether he was patronised by any particular languagested by the plays.

the name of any such leng. For, if he had desired to do so, he could very well have mentioned his name either

in the Sthapana (स्थापना) or in the Bharatavakya (सरवाक्य) in its proper connection. Even though the name of the patron prince is not mentioned in the Sthapana itself, in as much as he had not mentioned even his own name, then in the Bharatavakya it should necessarily be mentioned. The name, only when explicitly mentioned, will be recognised by the readers as the name of a particular king, a way thus being made for perpetuating his name. The patron king also, having known the services of the poet in immortalising his name, will extend his favours towards him.

The term Rajasimina (राजसिंह) occurring in the Bharatavakya,"राज-सिंह:प्रशास्त मः" could not point to any particular king, for if it were to denote the name of a particular king, the kingly relation of the king to the poet who prays for the king's prosperity would not be expressed by the word denoting that relation, whereas in the Bharatavâkyas "राजा भूमिं प्रशास्तु नः" (Pratimâ), "गां पातु नो नरपतिः शमितारिपक्षः" (Urubhanga) and "राजा राजगुणोपेतो भूमिमेकः प्रशास्त्र नः" (Karnabhar ) the above relationship is explicitly shown by words राजा and नरपति, and that it should be otherwise in the first case i.e., in that of राजसिंह, is evidertly inconsistent. There was no king of repute by the name of Râjasi nha who liv d before Bhattabana, Kâlidâsa, Patanjali and Chânakya. Thus it has to be concluded that the term Râjasimha has been employed as being synonymous with a powerful king, just like the term नप्रतिसिंह in the verse "मुदितन्प्रितिसिंहै:" occurring in the Karnabhara (P. 72). The hinting of the mere name of the patron king of the poet, while developing the events sustaining the interest in the body of the work, elsewhere than in the Sthapana and the Bharatavâkya, would be ill-suited to the context and would be quite out of place and ineffective; and poets do not resort to it, for by doing so, they would only become the subject of ridicule. Thus, as the name of no particular king has been mentioned, the Bharatavâkya appears to have been composed by Bhâsa, with a view of invoking blessings on kings in general, so that by its being recited on the stage by future generations of dram tic actors, it could very well be made to apply equally in the case of kings who might wield the sceptre during the times that it is so recited. It is not possible to infer that the Mrichchhakat ka was comp sed by Bhasa to gain the favour of the king Sudraka and published by him in the name of the latter, as may be judged by the appearance of the ideas runuing through the Natakas of Bhasa, in the Mrichchhakatika which embodies most of the passages found in the Charudatta. If it were so, then Bhasa should have destroyed his own dramatic compositions so that the reputation of his patron king as a poet might grow and that ill repute might not fall on him. As a matter of fact, the Natakas of Bhasa have not been so de troyed by him, as is seen from the fact that Kalidasa. Bhattabana and others have spoken about the reputation of Bhasa gained by means of his Natakas. And it could not be said that Bhasa published the Natakas after the death of Sūdraka. It will be monstrous to regard Bhasa as having deceived his royal master. Let us leave such far-fetched surmises to themselves.

The following are the conclusions from the topics so far discussed here and in the introduction of the Svapnavåsavadatta:—

- (1) that the Svapnavåsavadatta and other Nåtakas, 13 in number, which have been recently discovered, were written by one and the same poet from their close resemblance to one another in the language employed and the method of expressing the ideas;
- (2) that the said post lived in times previous to the age of Vamana, Dandin and Bhamaha, who have quoted from these Natakas ad verbum, ad sensum:
- (3) that, from the non-mention of the name of the poet in the Sthapana of these Natikas, the said poet had lived in times before the practice of mentioning the name of the authors in their Natakas became customary;
- (4) that, from the fact that tradition ascribes the authorship of the Svapnavâsavadatta, one of the Rûpakas in our possession, to Bhâsa, the author of the Svapnavâsavadatta and the other closely similar Rûpakas should be Bhâsa himself, who has been extolled by Kâlidâsa, Bhattabâṇa and others;
- (5) that, by virtue of his writings being haracterised by an intensity of Rasa and by a marvell usly exquisite flow of language, and on account of the fact that his writings are marked by an allround grace of poetical elegance common only to the archaic compositions of the sages like Vâlmîki and Vyâsa, Bhâsa was an archai poet of renown and lived in the times when Sanskrit was the spoken language;

(6) that, on account of the fact that Kâlidâsa has imitated his writings in all ways and that he has mentioned his (Rhâsâ's) name first among poets deserving of respect at his hands, Bhâsa was the single poor considered by Kâlidâsa to have been endowed with high poetical excellence deserving to be imitated by others, by virtue of his having pointed out a path to the construction of Rūpakas;

(7) that, bent on adopting the language and ideas of Bhâsa, Kâlidâsa, though born a considerably long time after Bhâsa, was able to exhibit, in his writings, to some extent, an exquisiteness of style, admired in the productions of Bhâsa, and also the similarity of the Prakrit compositions found in Bhasa's works, is quite within the

precincis of propriety;

(8) that, all hough Bhasa's writings have been marked by a multiplicity of archaic usages beyond the pale of the operations of Panini's precepts, yet from the fact that these writings have been adopted by Kalidasa and others, close adherents of Panini, the appellation of Rishi appertained in ancient times to Bhasa;

(9) that, being found to disregard several of the rules of the current Nâtyasâstra in his Rûpakas, Bhâsa might have followed a certain earlier Nâtyasâstra referred to as Natasûtra by Pânini;

(10) that, on account of the fact that the grammatical rules had assumed a settled form during the times of the sage Patanjali, in consequence of Sanskrit ceasing to be a spoken language Bhāsa should have lived in an age anterior to that of the sage Patanjali; and from similar arguments, he should necessarily have lived long before Kātyāyana and Pāṇini; and

(11) that it is quite proper that Chânal ya quoted the rere occurring in the Pr. tijnâ-Nâtikâ and that Bhâsa lived considerably long before Chânakya.

Thus, from the mention of Rajagriha and Udayajnana\* (Observatory) at Ujjaine in the Svapnavasava
15. Beterence to Raja datta (pp. 1) and 54), from the mention of

griha, &c. Venuvana and Nagavana in the Pratijna Na ika p. 3) and from the reference to Pataliputra in the Charudatta

\* Vide note on the word उदयज्ञान ? এ of the Sanskrit introduction. उदयज्ञान is the Sanskrit equivalent of a reading उदयज्ञाण found in the manuscript আ ; but this interpretation is not possible if we adopt the reading उदयद्धाण found in all the other manuscripts consulted, which should be Sanskritised as उदस्कान.

(P. 39) it might be concluded that these should have been in existence long before the times of Bhasa.

Some may hope that the Châru atta would furnish some new materials which would be of help for enquiries about Bhâsa's age, but nothing of the kind has been found by me, while examining the Chârudatta. However, it has been sent to the press, after revising the same with the help of a second copy newly obtained, so that it may minutely be examined by them. It is expected that the same will be published in three or four months.

From the third Act of the Pratima Nataka, some new information is gained as to the existence of a statue-house which is not described in ancient writings. The statues of departed kings are skilfully constructed in stone and erected in the statue-houses and worshipped by priests. The conclusion may therefore be drawn that it was customary to build statue-houses in the times of Bhasa.

Only those marked by the sterling worth of their character have been chosen to represent the heroes of the characters, these Rupakas, and their movements in life both mentally and physically are so delineated as to draw the minds of the readers to follow their parts and not act otherwise.

Although the hero of Avimarakas is made to creep stealthily in to "Kanyapura" at dead of night, yet even this incident is portrayed as preparatory to the bringing about of the Gandharva form of Marriage between the lovers, and could be construed as imparting the moral that even men of heroic type and of sterling character are in danger of being allured by the siren temptation of Cupid, and that one should be well guarded against such temptations.

The Chârudatta delineating fictitious events might well be regarded as furnishing a clue to the deeds of noble and ignoble men. The other Rupakas embodying, as they are, the lives of S<sub>1</sub>1 Râma,

<sup>\*</sup> This play is now published. § Vide note on the word, Avimaraka, P. 29 Sanskrit introduction.

#### xxxviii

Krishna, Yudhishthira, Udayana and others are well suited to the whetting of the intellect, and as such, are all of absorbing interest.

From Bhattabâna's remarks extracted in the introduction (p. xxi) to the Svapnavasavadatta, it may be 19. Bhâsa's tendency to write Rûpakas. inferred that the literary achievements Bhâsa, who is of equal rank with Vyâsa, did

not extend to composing Akhyana, Akhyayika or Mahakavya. Whatever it might be, one thing is quite clear, that Bhasa considered the composing of Rupakus as the highest form of literary compositions and accordingly composed them in a remarkably exquisite form. is quite appropriate that, of the Kâvyas, Bûpaka deserves to placed on a higher level, as it possesses the dual characteristic appealing equally to both the sense of sight (दर्य and of hearing (अन्य). So, this is the original form of other written compositions, as Vâmana savs in his Kâvvâlankâra:--

> "सन्दर्भेषु दशरूपकं श्रेयः" (1-3-30) ''दशरूपकस्येव ही दं सर्व विलासितं यदत कथाख्यायिके महाकाव्यमिति" (1-3-32)

20. Non-prevalence of the plays of Bhasa and the absence of reference to them in the anthologies.

It can be explained that there is every probability of these Rûpakes becoming unused. In former times, when these Rûpakas were in vogue, later. poets also began to compose Rûpakas. These later (Rûpakas), out of a personal regard to their authors, from their favourable reception

at the hands of lovers of Sanskrit, and the special encouragement at the hands of king-, desirous of patronising the advancement of poetical efforts, became diffused over a large area; and gradually when further new compositions came to be produced, in large numbers, and obtained publicity, the ancient Rupakas were thrown into the background by slow degrees, and in the end, vanished from the scope of literary studies. Just as in the field of Sastras, the old works, which were characterised by the excellence of their compositions. reached a decline and their very names became gradually unknown to many, when later sastraic treatises, even though their merit is not of a high order, came into prominence, in the same way, the literary field being exclusively appropriated by new

dramatic compositions, Bhasa's Rupakas gradually came to be unknown even by name. It is certain that all the Rûpakas of Bhâsa, must have been studied by Kâlidâsa and Bhattabana, from the fact that they proise by referring to his works in general Of these, the Syapnavâsavadatta and Pratijnâyaugandharâyana were, beyond doubt, in vogue at the time of the Rhetorician, Vâmana; and the Bâlacharita and the Chârudatta, in the time of Dandin, as is seen from their having extracted verses, as examples, from them. From the fact that Abhinavaguptacharya mentions in his Natyavedavivriti the names of Svapnavâsavadatta and Daridra-Chârudatta, it could be concluded that the said Rûpakas used to be studied in his time. The other Rupakas might have been forgotten during the times of Vâmana and others; and hence, I think, no verses have been quoted by them from those works. When times were so rolling, all the Natakas of Bhasa entered the abysmal cavity of Oblivion, so that the compilers of Subhashitavali and other anthologies by their inability to obtain copies of these Natakas, could not extract in their compilations any of the verses from them. The following verse contained in the 1st Act of Avimaraka and adopted in a slightly modified form in the Sarngadharapaddhati (Sloke 1405) appears to have been learnt by Sarngadh ra only by report without even once having looked into the Avimaraka,

धर्मः प्रागेव चिन्त्यः सचिवमतिगतिः प्रेक्षितव्या स्वबुद्ध्या प्रच्छाचौ रागरोपो मृदुपरुपगुणौ कालयोगेन कार्यो । ज्ञेयं लोकानुवृत्तं परचरनयनैर्मण्डलं प्रेक्षितव्यं रक्ष्यो यक्षादिहात्मा रणशिरसि पुनः सोऽपि नावेक्षितव्यः॥" (बी. 12.)

It is on account of this that Sarngadhara was not able to indicate in his work even the name of the author or of the work containing the verse. As for the few verses, which are not found in the Natakas under discussion, but embodied in the Subhashitavali and other works as belonging to Bhasa, I think they might have been extracted from the other Natakas of Bhasa (than those in our possession) by the compilers of the anthologies. It is not certain that Bhasa composed only the 13 Natakas now obtained, for there is nothing to indicate that he has not composed any more than these. Or it might be that the anthologists,

having not actually seen the works of Bhasa, have ascribed these verses to Bhasa believing in some tradition which so ascribed them to him. The compilers of anthologies are found to embody in their works the verses of other writers which they h ppened to memorise merely from their repute without having learned them from the original \*works themselves. It may therefore be concluded that the Natakas of Bhasa, now under reference, had no currency in the literary activities of the times even many centuries ago.

There is a peculiar class of actors (कुरीलिनजाति) in this country known among the people as 'Châkyar'. These people are found acting the Nâgânanda and the third Act of Pratijnâyaugandharâyana which they call Mautrânka Nâtaka, on occa-

sions of some temple festivals, in a method peculiar to them. It appears to me that the third Act of Patijnayaugandharayana is designated by them as Mantranka, on account of its embodying the state-craft employed by Yaugandharayana, the Prime Minister. But these actors are quite ignorant of the Pratijnayaugandharayana and the context of the Mantranka. Certainly at the time when Bhasa's Natakas were current in this country, the scholars of this country extracted the Mantranka from the Pratijna Natika, and taught and laid down the method of enacting it, as in the case of Nagananda. In course of time, however, when these Natakas lost their publicity, the origin of the Mantranka itself became unknown to the very actors themselves.

Although these Rupakas became unknown to the world, still,

1 think, a few of their copies may surely exist
in some corners of this land of Bharata in
the form of manuscripts, with leaves worn
out by time or in fragments of manuscripts
eaten off by mice and white auts. As in this

State a few copies of the plays were unexpectedly brought to light, so it is not unlikely that some other copies may yet be discovered in other parts of India. That such manuscripts do not exist

<sup>\*</sup> It should be borne in mind that many of the names of authors and works given by the authologies are found to be incorrect.

in other parts could only be ascertained after a house-to-house search is carefully made from Kashmir to Cape Camerin.

It now remains for me to explain how this group of Rupakas

23. The cause that led to the discovery of the manuscripts of the plays in Travancore and the conclusion of the introduction.

happened to be unearthed for the first time in the Travaucore State—Rûpakas, shining as they are like the brilliants on the diadem of the ancient Natakas, and furnishing a mine of information for researches in the field of ancient history, with perfection

well worth imitation by all poets. The explanation is not far to seek: for, what led to our obtaining the Purushakâra, the Vyaktiviveka, the Durghatavritti, the Jayamangala, and other works already published, and the Bhoja-Vyâkarana (Sarasvatîkanthâbharana) the Nâtya-Veda Vivriti, the Munju-Srt-Mulatantra, and other works awaiting publication, all very rare works, applies to the Kupakas as well. From very ancient times, kings and nobilities of this land collected literary works with great effort, and preserved them in their residences. Even in these times, when Sanskrit has ceased to be wide-spread, their descendants do not generally show any indifference in preserving the manuscripts though worn out and torn. This is why rare works are obtained in this State.

There is yet another reason which could be singled out as shining most prominently, namely the fortune of His Highness the present Maharaja of Travancore, who is the source of all that is good and the seat of all that is kind and merciful and who rules over this land of Vanching data with charity as his guiding star—that tortune whereby the merit acquired by resuscitating rare and valuable ancient works and the fame of helping humanity in all directions attains a steady growth for time eternal

Trivandrum, 7-12 1911. T. GANAPATI SÁSTRÍ.



## ॥ श्रीः॥

# उपोद्धातः ।

श्रीरामे बनाय प्रस्थित दशरथस्य या दशा, सा प्रतिमागृहे तस्प्रतिमां दृष्टवता भरतेनावगतेति प्रतिमाग्धानत्वादिदं 'प्रतिमानाटकम् दृश्ति संज्ञितम् । अभिषेकनाटके किष्किन्धा-सुन्दर-युद्धकाण्डगतिमितिवृत्तमाश्रितमिस्युक्तम् । इह तु अयोध्यारण्यकाण्डाश्रितं कथावस्तु सङ्घटितम् । एवं पूर्वरामायणकथाश्रयनाटकप्रथनकौतुकिना श्रीभासेन अवशिष्टबालकाण्डाश्रयमपि किञ्चित्राटकं प्रणीतं भवितुमईतीति नासाम्प्रतं तर्कियितुम् । तच्च मन्ये, स्वप्ननाटकस्योपोद्धाते (पृ.२२) कथितं (राम)वालचरितं भवेत् ।

पतिमानाटकस्य प्रथमाङ्के केनापि यदच्छाद्रष्टेन वल्कलेन सीतादेन्याः स्थयं कौतुकादलङ्करणसुपन्यस्य तया तद्वेषया लक्ष्मणेन् च शमितकेकेयीकोधेन सह रामस्य पितृवाक्यान् प्रवासः कथितः; द्वितीये, पुत्रवियो- गृदुःखितस्य दश्ररथस्यावस्था प्रपश्चिता; तृतीये, प्रतिमागृहे पितामहादिप्रतिमाभिः सह स्थापितां दश्ररथस्य प्रतिमां दृष्ट्वा भरतस्य तिहृष्टान्त- विज्ञानं मात्रादिसमागमश्च वर्णितम्; चतुर्थे, भरतस्य सुमन्नसिहतस्य रामात् तत्पादुकाराज्याभिषेकाभ्यनुज्ञामादाय नगरप्रत्यागमनं व्याहृतम्; पञ्चमे, माया- मिश्चणा रावणेन काञ्चनम्यमायया सीतापहरणं जटायुना रावणप्रतिरोधनं च प्रतिपादितम्; पष्टे, जटायुवधः सुमन्ननिवेदितसीतापहारस्य भरतस्य रामसा- ह्यार्थे लङ्कागमननिश्चयश्चोक्ती; सप्तमे, रामस्य विजितरावणस्य सीत्या सह पुनराश्रमप्राप्तिः, विदितरामवृत्तान्तस्य मातृभिः सहितस्य सप्रकृतिकस्य भरतस्य तत्रैव रामसमागमः, रामस्य भरताद् राज्यप्रतिग्रहो राज्याभिषेकश्च प्रतिपादिताः।

अत्रेतिवृत्तं मिश्रं, प्रसिद्धकल्पितयोरितिवृत्तयोर्मिश्रणात् । तत्र हि प्रधाने-तिवृत्तांशेषु भरतस्य सीतापहारविज्ञानम् , आश्रमे भरताद् रामस्य राज्यपति-प्रहोऽभिषेकश्चेत्येर्तेऽशाः श्रीरामायणानुक्ताः कल्पिताः, यथा उत्तररामचरिते नायकयोवेने सङ्गमघटना, यज्ञान्ते पुनस्समागमानन्दपासिरित्यादिकं किल्पतं, यथा च शाकुन्तले दुर्वासदशापादिकं भारतानुक्तं किल्पतं, यथा च पञ्चरात्रे पाण्डवार्धराज्यदानं दुर्योधनस्य किल्पतं, तद्वत् । अत्राद्योंऽशः करुणरसदीष्त्यर्थः, द्वितीयो भरताद्यौत्युक्यशान्त्यर्थः, नृतीयो वनपरिचितिषिपरितोषार्थः।

अन्यनानिधकलिलेनिचितयुन्दरैरुदारार्थैर्वाक्येर्यथादेशकालावस्थं वस्तुस्व-भावपरमार्थान् प्रतिपादियतुं यत् तदनन्यगोचरं भासमहाकवेनैंपुण्यं, तस्य परमा प्रदर्शनभूमिरुपलब्धेषु रूपकेषु स्वभवासवद्त्तमेका प्रतिमानाटकिमिदमपरेति मे मितः । तत्र स्वभनाटकेऽर्थश्वक्राराक्षको विप्रलम्भग्रज्ञारः, प्रतिमानाटके तु क-रुणरसकरान्वितो धर्मवीरः पितृवचनानुपालनधर्मनिर्वहणोत्साहस्थायिकः । अनयोः पदपदार्थलालित्यादुत्तानवद्वभासमानयोरिप भावानां गम्भीरत्वात् तद्विमर्शपरं व्या-ख्यानं व्युत्पित्सून् प्रत्यवश्यमपेक्षितम् । तत् पुनरविच्छिन्नप्रवाहेऽस्मिन् सहृदय-संसारे न कश्चिलोकहितरितः कालान्तरे देशान्तरे वा, मन्ये, न वितनिष्यति ।

अनयोः प्रतिमनोविचारमनुबचनप्रतिवचनमन्यादृशो भृतार्थत्वप्रत्यवभासः, २. प्रतिमास्वप्रनाटकः तथा सहृदयहृदयबन्धिता । एतद्भतानां हृदयहारिणां वस्तू-योगुणविचारः, क्वालिन् वासस्य भासोपजीवि-तं च ।

## प्रतिमानाटकस्य तावत् ---

१. प्रथमाङ्कगतो यो वल्कलन्यतिकरः, स शाकुन्तलस्य प्रथमाङ्के ट-स्यते । तत्र

'' सब्बसोहणीअं सुरूवं णाम '' (पृ० ७) इति **भास**स्य या समस्या तामेव

" किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम् "

(হাকেও প্রস্তুত ৭. স্টাও ৭৬)

इति भक्तचन्तरेणोपादाय,

''सरसिजमनुविद्धं शैवलेनापि रम्यं मलिननापे हिमांशोर्लक्ष्म लक्ष्मीं तनोति ।'' इति कमलादिदृष्टान्तप्रदर्शनेन कालिद्रास उपपादितवान् । २. पश्चमाक्के यद् वृक्षसेचनळक्षणं तपो वार्णत, तच्छाकुन्तळस्य प्रथमाक्के ळक्ष्यते । किन्तु वृक्षसेचनश्रमस्य सद्यत्वमुपमागर्भार्थान्तरन्यासभूषितं भासे नोक्तम्, असद्यत्वं पुनर्निदर्शनोपस्कृतं काळिदासेन । यदाह भासः—

" सोऽस्याः करः श्राम्यति दर्षणेऽपि स नैति खेदं कलशं वहन्त्याः । कष्टं वनं स्त्रीजनसौकुमार्यं समं लताभिः कठिनीकरोति ॥" (प्रतिभा० अक्क०५ं, श्लो०३)

## इति; यदाह कालिदासः —

'' इदं किलाव्याजमनोहरं वपुस्तपःक्षमं साधियतुं य इच्छिति । ध्रुवं स नीलोत्पलपत्रधारया समिल्लतां छेत्तुमृषिर्व्यवस्यति ॥'' (शाकु० अक्व०१. श्लो०१६)

इति । तचेदं तप उभयत्र नायकाभ्यां तुल्यरूपमभिनन्दितम् —
"अपि तपो वर्धते" (प्रतिमा॰ पृ॰ ७५ । शाकु॰ अङ्ग॰ १)

इति । अपि च तत्रैव मैथिलीं प्रति रामस्यं वाक्यम् —

''आपृच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् द्वुमाश्च विन्थ्यं वनं तव सर्खार्दयिता लताश्च।'' (प्रतिमा॰ अङ्ग० ५. स्टो॰ १५)

. इति । अत्रामन्त्रणीयतया निर्दिष्टेषु पदार्थेषु पुत्रकृतकानां द्वमाणामामन्त्रणं ,

" भो भोः सन्निहितदेवतास्तपोवनतरवः!

पातुं न प्रथमं व्यवस्यति जलं युष्माखपीतेषु या नादत्ते प्रियमण्डनापि भवतां स्नेहेन या पलवम् । आद्ये वः कुसुमप्रसूतिसमये यस्या भवत्युत्सवः सेयं याति शकुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुज्ञायताम् ॥ '' (शाकु॰ अह्न॰ ४. ऋं।॰ ८

इत्यादिना साक्षादेव कृतं शाकुनतले; हरिणलतानां तु

''जहाति सोऽयं न पुत्रकृतकः पदवीं मृगस्ते'' (शाकु० अङ्ग० ४, स्टो० १३

इति,

- ''मुञ्चन्दि अस्सूणि विश्व वणळदाओं '' (शाङु० अङ्ग० ४, श्लो० ११)

## इति च स्मरणभङ्गचा सूचितम् ।

#### ३. सप्तमाङ्के रामेण सीतां प्रति —

" अप्युपलभ्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताच्छुक्कवाससं **भरतं** दृष्ट्रा परित्रस्तं सृगयूथमासीत् " (प्रतिमा॰ पृ॰ १०७)

इति मृगयूथस्य भरताविस्नम्भोऽभिज्ञापितः; शाकुन्तलस्य पश्चमाङ्के तु शकुन्तलः या दुष्पन्तं प्रति —

"तक्स्तणं तु सो मम दीहापक्षो णाम किदअपुत्तओ उविद्विदो । तुए अअंदाव पढमं पिवदु त्ति अणुअस्पिणा उवच्छन्दिदो उदएण , ण उण दे अविरअआदो हत्थबभासं उवगओ। पच्चा तस्सि एवव मए गहीदे सिळेळे किदो देण पणओ। तदो इत्थं परिहसिदो सि । सन्वो सगन्धेसु विस्ससिद । दुवे वि एथ आरण्णआ इत्ति ।"

इति मृगपातस्य दुष्पन्ताविस्तम्भो भिक्तभेदेनाभिज्ञापितः । िकन्तु , अत्र मृगस्या-रण्यकविश्वासः शब्देनैवोपनिबद्धः , प्रतिमानाटके पुनरार्थः ।

## स्वप्नवासवदत्तस्य खल्वपि —

१. प्रथमाङ्के यथा तपस्विसमागमव्यतिकरः, तथा **शाकुन्त**स्य प्रथमाङ्के । तत्र पद्मावर्गः

''पविस जादे! पविस । तवावणाणि णाम अदिहिजणस्स सअगेहं '' (स्वप्त० पृ० ७)

# इति तापस्योक्ता,

. "भोदु भोदु । अय्ये ! विस्सिसिहि । इमिणा बहुमाणवञ्जेण अणुग-हिदक्षि" (स्वप्न॰ पृ॰ ६)

इत्याह । स एवार्थोऽनस्यासत्कारवाक्यसन्तुष्टेन राज्ञा रूपान्तरेणोच्यते —
"भवतु भवतीना सृनृतयेव गिरा कृतमातिथ्यम् " (शाक्र अहर १)

इति । तथा भटं प्रति काञ्चुकीयस्य तपस्विजनोपरोधपरिहारोपदेशपरं वाक्यं —

''नखलु नखल्दत्सारणा कार्या । पश्य,

परिहरतु भवान् नृपापवादं न परुषमाश्रमवासिषु प्रयोज्यम् । नगरपरिभवान् विमो कुमेते वनर्माभगम्य मनिस्वनो वसन्ति ॥ " (स्वप्र० अङ्क० १. श्लो० ९.)

इति । एतत्सच्छायं शाकुन्तस्रे सेनापतिं प्रति राज्ञो वाक्यं —

''यथा च सैनिकास्तपोवनं दूरादेव परिहरन्ति , तथा निषेद्धव्याः । पश्य,

शमप्रधानेषु तपोधनेषु गूढं हि दाहात्मकमित तेजः । स्पर्शानुकूछा इव सूर्यकान्तास्तद्न्यतेजोमिभवाद् वमन्ति ॥'' (शाकु० अक्द० २. श्लो०.७)

इति । पूर्वत्राश्रमवासिपरिभवस्य परिहर्तव्यता तद्गतशान्तिगुणसम्पद्गहुमानं पुर-स्कृत्योपदिश्यते , उत्तरत्र तद्गततपोवीर्यभयमिति विशेषः । एतदपि पूर्वत्र मन-स्विपदव्यक्रयमस्त्येव ।

२. द्वितीयाङ्के कन्दुकव्यायामं प्रकृत्य पद्मावतीं प्रति सलीपरिहासो वरलाभविषयः । शाकुन्तलस्य तु प्रथमाङ्के वृक्षसेचनं प्रकृत्य शकुन्तलां प्रति स दश्यते । स यथा स्वमनाटके —

"पद्मावती — अय्ये! किं दाणि मं ओहसिदुं विअ णिज्झाअसि। वासवदत्ता — णहि णहि । हळा! अधिअं अज्ञ सोहदि । अभिदो

विअ दे अज्ञ वरमुखं पेक्खामि ।

पद्मावती — अवेहि । मा दाणि मे ओहस । '' (स्वप्र॰ पृ॰.१९) : इति । शाकुन्तले स यथा —

> ''प्रियंवटा — (सिस्मतं) अणसूए! जाणासि किं सउन्दळा वणजो-सिणि अदिमेत्तं पेक्खदि ति ।

अनसूया — णहु विभावेमि । कहेहि ।

भियंबदा — जह वणजोसिणी अत्तणो सिदसेण पाअवेण सङ्गदा अवि णाम एव्यं अहं वि अत्तणो अणुरूवं वरं छमेअ ति । शक्रन्तला — एसो णूणं तुह अत्तगदो मणोरहो ।"

इति ।

- २. तृतीयाङ्के अविधवाकरणं सपत्नीमर्दनमिति यथौषधिकल्पना , तथा शाकुन्तस्रस्य सप्तमाङ्के अपराजितेत्योषधिकल्पना दृश्यते ।
- ४. षष्टाक्के प्रथमं नष्टवीणाप्रत्यापत्तिस्तत्समनन्तर्थ्य वासवदत्ताप्रतिक्व-तिलाम इत्याभ्यां वत्सराजस्य रतिर्वासवदत्ताविषया दूरं परिपोषिता; शाकु-न्तलस्य तु षष्टाक्के नष्टाक्नुलीयप्रत्यापत्तिस्तदुत्तरकालः शकुन्तलाप्रतिकृत्युपलम्भ इत्येतद्वयसुक्तद्वयसजातीयमेव दुष्पन्तरतिवर्धनसुपनिवद्धम् । किश्च यथा स्वम-नाटके वीणां प्रत्यनुशोचनसुपालम्भश्च, तथैवाङ्गुलीयं प्रति शाकुन्तले ।

अनुशोचनं यथा स्वप्तनाटके —

\*'' श्रुतियुखनिनदे ! कथं नु देव्याः स्तनयुगले जघनस्थले च युप्ता । विहगगणरजोविकीर्णदण्डा प्रतिभयमध्युषितास्यरण्यवासम् ॥'' (अक्ष० ६. श्लों० १)

इति । शाकुन्तले तद् यथा ----

\*''तव सुचरितमङ्गुळीय! नूनं प्रतनु ममेव विभाव्यते फलेन । अरुणनस्वमनोहरासु तस्याइच्युतमसि लब्धपदं यदङ्गुलीपु ॥'' (अक्ष० ६. ऋो० १५)

इति । अत्राङ्गुलीयस्याधन्यत्वं वाच्यतां नीत्वोपमयोपस्कृतं , वीणाया अधन्य-त्वं तु व्यक्तयतामत्यजदेव स्वप्ननाटके भासत इति विशेषः ।

उपालम्भः स्वप्ननाटके यथा---

"राजा — अस्निग्धासि घोषवति! या तपस्विन्या न स्मरासि , श्रोणीसमुद्रहनपार्श्वनिपीडितानि स्वेदस्तनान्तरसुखान्युपगूहितानि ।

ः अनयोः श्लोकयो**र्वृत्तेक्यमप्यनुसन्धेयम्** ।

## उद्दिश्य मां च विरहे परिदेवितानि वाद्यान्तरेपु कथितानि च सस्मितानि ॥"

(अङ्ग० ६. श्लो० २)

इति । स शाकुन्तले यथा--

"कथं नु तं बन्धुरकोमलाङ्गुलिं करं विहायासि निमझमम्भसि। अथवा,

अचेतनं नाम गुणं न लक्षयेन्मयेव कस्मादवधीरिता प्रिया ॥ '' (अइ॰ ६. क्षे॰ १३)

इति । अत्रोन्मादः पूर्वार्धगन्यः पाश्चात्येन प्रबोधनोपमर्दितः । घोषवत्युपालम्भ-वाक्ये तून्मादस्य परिपोपमात्रमिति भेदः ।

यद्यपि शाकुन्तले दुर्वासश्यापघटना, मारीचद्वारिका नायकयोः पुन-स्समागमघटना चाविमारकस्यानुकरोति, दीर्घतपश्यापस्य नारदद्वारकस्य ना-यकपुनस्समागमस्य च तत्र दर्शनात् । तथाभिषेकनाटक-बालचिति-च्छायानुकरणमपि शाकुन्तलेऽस्ति\* । तथापि स्वप्नप्रतिमागतैरेव वस्तुभि-मूर्यिष्टैः शाकुन्तले मूपितमिति नूनमतिदूरमाकृष्टमनयोः कामनीयकेन हृदयं कालिदासस्य । न केवलं नाटकेऽनयोश्लाया कालिदासेन निवेशिता, किन्तु अञ्यकाल्येऽपि । तथाहि—

"कालक्रमेण जगतः परिवर्तमाना चकारपङ्किरिव गच्छिति भाग्यपङ्किः" (अङ्क १ स्को०४)

इति स्वमनाटकश्लोकार्धस्यैवार्थो मेघदृते —

"कस्यात्यन्तं सुखमुपनतं दुःखमेकान्ततो वा नीचैर्गच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥"

(उत्तरमेघ० श्लो० ४६)

इत्युपन्यस्तः । प्रतिमानाटकस्य सप्तमाङ्के भरतप्रत्युद्यानस्य पूर्वरूपिनदं रामे-णोक्तं सीतां प्रति —

स्वप्ननाटकोपोझातस्य ३४तमं पृष्टं दृश्यताम् ।

''रेणुः समुत्पतित लोशसमानगौरः सम्प्रावृणोति च दिशः पवनावधूतः'' (श्लो० ४)

इति । एतदेव रघुवंशे सीतां प्रति रामवाक्ये मनाक् चित्रितं लक्ष्यते —

"विरक्तसन्ध्याकिपञ्चं पुरस्ताद् यथा रजः पार्थिवमुज्जिहीते । शङ्के हनुमत्किथितप्रवृत्तिः प्रत्युद्धतो मां भरतः ससैन्यः ॥"

(स॰ १३. श्ला॰ ६४)

इति । किञ्च रामस्य प्रप्रिपतामह-प्रिपतामह-पितामह-पितरः दिलीप-रघु-अज-दशरथा इति यथा प्रतिमानाटक उक्तं, तथैव रघुवंश उक्तं, न तु रामाय-णोक्तरीत्या । एवमन्यदिष बहु भासस्किसच्छायं कालिदासकाव्ये शक्यं द्रष्टुम्। एतावता कालिदासस्य भासे वाल्मीिकव्यासवदुचैर्वहुमानः सुव्यक्तः। तथोरिष हि कालिदासस्छायादिकसुपजीवति, भासस्याप्यविशेषात्। वाल्मी-क्युपजीवनं यथा शाकुन्तले —

> "शक्यमरिवन्दसुरिभः कणवाही मालिनीतरङ्गाणाम् । अङ्गरनङ्गतसैरिवरलमालिङ्गितुं पवनः ॥ '' (अङ्ग० ३. श्लो० ४)

इति । एतदुपजीव्यं यथा श्रीरामायणे —

''मेघोदरविनिर्मुक्ताः कल्हारसुखशीतलाः । शक्यमञ्जलिभिः पातुं वाताः केतकिगन्धिनः ॥'' (किष्कि० का० स० २८)

इति । अत्र 'अञ्जलिभिः पातुं शक्यैम् ' इति या वातानां यथाकामोपभोगयोग्यता सामान्यतः प्रत्यायिता, सा पूर्वश्लोके अविरलालिङ्गनरूपोपभोगिवशोष-योग्यतात्मनोच्यते । पदानुकरणमिप स्फुटम् ।

व्यासोपजीवनं यथा कुमारसम्भवे शिवं प्रति सप्तर्षिवाक्यं ---

"या नः प्रीतिर्विक्रपाक्ष ! तव निध्यानसम्भवा । सा किमावेद्यते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥'' (स॰ ६, ऋो॰ २१) इति । एतदुपजीव्यं यथा महाभारते श्रीकृष्णं प्रति विदुरवाक्यं —

"या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष ! त्वद्दर्शनसमुद्भवा । सा किमारूयायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥''

(उद्यो० प० अ० ९१ क्लो० ३०)

इति । एतद्गतं प्रायः सर्वे वस्तु पूर्वश्लोक उपजीवतीत्यतिस्फुटम् ।

अस्ति काचित् प्रथा कालिदाससमकालजीवी दिङ्नागाचार्यस्तस्प्रबन्ध-दिङ्नागगतं निन्दक आसीदिति , यां मिछिनाथो मेघदूतगतं 'दिङ्नागा-किश्चित्। नां पथि परिहरन् स्थूलहस्तावलेपान्' (पूर्वमेघ० श्लो० १४) इति श्लोकपाद

"दिङ्नागाचार्यस्य कालिदासप्रतिपक्षस्य हस्तावलेपान् हस्तवि-न्यासपूर्वकाणि दूषणानि परिहरन्"

इति व्यानक्षाण आसूचयाञ्चकार । \*दक्षिणावर्तश्च तद्याख्यायां —

"दिङ्नाग इति कोऽप्याचार्यः कालिदासप्रबन्धान् 'अन्यत्रोक्तोऽय-मर्थ' इति स्थूलहस्ताभिनथैर्दृषयति ।"

इति वदन्नन्योक्तार्थोपजीवित्वं तिन्दाकारणमाह स्म । तिदिदमन्योपजीवित्वम् उक्तभासाधुपजीवित्वमेव नृतं भवेत् । किन्तु एतस्मिनिमित्ताद् दिङ्नागेनावन्त्रातोऽपि कालिदासस्तदीयकाव्येप्वसामान्य श्लोकमाधुर्ययोगं पुराणकाव्यसौभाग्यपिरमलपाचुर्यं च सहदयपरमिनर्तृतिस्थानं गृहद्भिनिचुन्त्रादिभिः कविभिः सहदयेश्च सर्वेरतिवेलमभिनन्दितो बम्ब, बहुमानितश्च । अत एव दिङ्नाग-प्रातिपक्ष्यं कालिदासं प्रत्यिकश्चित्करमासीत् । वस्तुतस्तु वाल्मीकिच्यासभासा अपूर्वकाव्यमार्गोपज्ञातारः पुराणाः कवय इति ते सर्वोपजीव्याः । अतस्तदुप-जीवनं गौरवावहमेव मतं कालिदासनिचुलादीनाम् । दिङ्नागः पुनः पुरो-भागित्वदिव तं दूषयाञ्चकारेति तत्त्वम् ।

 <sup>\*</sup> दक्षिणावर्तो मिल्लनाथप्राचीनादरणाचलनाथादिप प्राचीनः । एतःप्रणीतानि रष्ट-कुमार-मेघानां व्याख्यानान्यचिरोपलब्धानि ।

यदिदमकृत्रिमसौन्दर्यमृषिस्किसाधारणं भासकाव्येषु ठक्ष्यते, तद-वष्टम्य — "सर्वथेतद्भतं राज्दार्थसौष्ठवमार्षस्किसौष्ठवस्येव, मन्ये, चारुतरं भूमिकान्तरम्" इति स्वप्नवासवदत्तोपोद्धाते (पृ० २७)
वदद्भिरस्माभिर्भासस्य ऋषिसाद्दश्यमास्त्रितम्। वस्तुतस्तय
पुरा मुनिप्रथाप्यासीदिति साम्प्रतमभ्यूहामः, यतः पृथ्वीराजचिरतकाव्यस्य
कैस्ताब्दियद्वादशशतकस्थितज्यानकप्रणीतस्य प्रथमसर्गगततृतीयश्लोकव्याख्यायां (कैस्ताब्द्वश्चरशशतकजीवी) जोनराजो भासं मुनिरिति व्यवहृतवान् ।
स हि श्लोकः सव्याख्यो भासकाव्यदाहसम्बद्धमैतिद्धं स्वप्नोपोद्धात—(पृ०
१९) स्मृतमुपोद्धलयतीति कृत्वा (दक्खाण्) आङ्गलकलाशालास्थितादादर्शात्
कारितप्रतिस्तः श्रीमता मुम्बापुरवासिना मनस्सुखरामत्रिपाठिस्तुना विदुषा
तनुसुखरामत्रिपाठि-(वि. ए.) महाशयेन मदुपकारविधित्सया सदयं मद्धं निवेदितः । स यथा—

''सत्काब्यसंहारविधो खलानां दीप्तानि वहेरिप मानसानि । भासस्य काव्यं खलु विष्णुधर्मान् सोऽप्याननात् पारतवन्मुमोच ॥'' (पृथ्वी० स०१ क्षो०३)

तद्याख्या यथा--

"सतां काव्यं, तद्विषये संहारविधो दाहे दोषारोपणेऽभेरपि सका-शाद् दुर्जनानां चित्तानि दीप्तान्यजडानि भवन्ति। अत्र साधनमाह — सोऽभिरिष भासमुनेः काव्यं विष्णुप्रमीन् मुखात् त्यक्तवान्, नादह-दित्यर्थः । पारतवदित्युपमा । अभिष्टिं वस्त्वन्तरवत् पारतं दृश्चम-श्रक्तो मुखान्मुश्चति । भासन्यासयोः काव्यविषये स्पर्धो कुर्वतोः सर्वेत्कर्षवर्तित्वेन परीक्षकान्तरामाचात् परीक्षार्थमग्रिमध्ये तयोर्द्वयोः काव्यद्वयं क्षिप्तम् । तयोर्मध्यादिभिर्विष्णुधर्मान्नादहदिति प्रसिद्धः । खर्लेस्तु प्राप्तं सत्काव्यं दृद्धते इत्यग्नेः सकाशात् खलानां दाहकत्व-भित्यर्थः ॥"

भांसस्तुत्यर्थः कश्चिदयमर्थवादो लोकप्रसिद्ध उपन्यस्तः । 'विष्णुधमिन्नादहृद्ं' इत्यत्र 'विष्णुधमीन्' झतिच्छेदे भासन्यासकान्ययोदभयोरापे विष्णुधमिन्नातिपादकानंशानामने

इति । ऋषिपदं यद्यपि मन्नद्रष्टरि मुख्यं, तथापि कालकमान्मुनिपद्व्यवहार्येऽपि प्रयुक्तं बहुशो दृष्टमिति ऋषिमुनिपद्योः पर्यायप्रायत्वं सम्पन्नम् । सर्वथा च शब्द-प्रयोगविषयं लोकातिकममृषिकृतमिव मुनिकृतमप्यविशेषेण लोकः सहत इति कृत्वा ऋषिमुन्योरिहैनयं विवक्षामः ।

ऋषित्वे च भासस्य तत्कृतिषु भूयसां पाणिनिरुक्षणानुगतिविकलानां प्रयोगाणामृष्यन्तरकृतिष्विव दर्शनं कालिद्रासभद्रवाणादीनां पाणिन्यनुगामिनामपुर्वैर्वेहुमानश्चोपपद्येते । या त तथाविधेषु केषुचित् प्रयोगेषु पाणिनिरुक्ष-णानुगमसमर्थनवाचोयुक्तिः स्वमनाटकोपोद्धाते (ए० ४०) दर्शिता, सा अर्वाचीनवैयाकरणकरुपनविक्तमविडम्बना केवलम् । न त तथा सहृदयाः परितुष्यन्ति । न च ते प्रयोगास्तावता विहायार्षत्वं लौकिकतां प्रतिपद्यन्ते । वस्तुतस्तु तथाविध्यसभर्थनामासानामप्यगोचरा अराङ्कनीयलेखकप्रमादाश्च बहव आर्षाः प्रयोगाभासकृतिष्वल्यन्ते । ते च प्रन्थानतिवेशितायामार्षप्रयोगस्चिकायां द्रष्टव्याः । एवज्ञ यथा वाल्मीक्रेयथा च व्यासस्य श्रव्यकाव्यविषयं राजवीथीदर्शित्वमृषेः सतः सुषु सम्भाव्यत इति भासस्य तद्वरजकालिदासोपजीव्यत्वं निदर्शितं वाल्मीकिव्यासयोरिव तद्वरजभासोपजीव्यत्वं न्यायप्राप्तं द्रष्टव्यम् ।

किञ्च रूपकेर्नामाप्रत्यक्षमपीतिष्टत्तं प्रत्यक्षमिवानुभाव्यते इति तानि दृश्या-

द्रभवानित्यर्थः । एवद्योभयोः साम्यं फिलतम् । विष्णुधर्मादिविच्छेदे तथा मूलपाठकल्पने च पूर्ववदेवार्थः । किन्तु विष्णुधर्मानिति मूलपाठे प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोरभेदोपचारण विष्णुधर्माणां प्रतिपादकं मासस्य काल्यमित्यर्थो वक्तन्यः । स च क्षिष्टः सरसकाल्यानतुगुणश्च । यदि तु मूले विष्णुधर्मानित्यत्र नकारस्य लेखक्प्रमादायातत्वं कल्प्येत , तदा विष्णुधर्मञ्छन्दः प्रथमैकवचनान्तः 'सः' इत्यस्य विशेषणम् । विष्णुव्यपिकः सर्वेत्र कमणशीलो धर्मो दाहकत्वरूपो यस्य स तथाभूत इति तदर्थः । औत्सर्गिकदाहस्वभावनानिति यावत् । तथाभूतोऽमिरिप भासकाल्यं न ददाहित्यमिदिन्यपरीक्षोक्तीर्णे भासकाल्यमाशस्यं प्रतिपादितं भवति । पूर्वोक्तपाठयोस्तु भगवन् द्वमीणामित्रिदिन्यपरीक्षोक्तीर्णेत्वं प्रतिपादितं स्यात् । तच काल्यगुणप्रस्तावे न प्रकृतम् । किन्तु तृतीयपाठे व्याख्यानपर्क्तरन्तुकृलेव लक्ष्यते , तस्यां विष्णुधर्मानित्यंशे नकारत्यागस्य 'तयोर्भथ्यात् ' इति वाक्ये 'भासस्य काल्यम् ' इत्यनयोः पदयोग्विकास्य च पूर्वोक्तार्थलाभाय कल्य-द्वात् । सर्वथा श्लोकन्यस्ययोः पाठश्चिद्यमीतृकान्तरे परीक्षणीयेव ।

न्युच्यन्ते । तथाविधानुभवजन्मा परमश्चित्तोछासो रसः । स नाम सहृदयानां काम्यः । अतो रसौपयिकमेव सर्वमर्थजातं रूपकेषु निबन्ध-

काञ्ययोस्तारतम्यम् । नमर्हति । रसौपयिकत्वं चार्थानामुपादीयमानानां स्वाभावि-करूपापरिहारेण प्रतिपत्तृबुद्धिं स्वरसत उपारूढानामेव भव-

तीति तेष्वसम्भाव्यक्वित्रमरूपसृष्टयः कविना वर्जनीयाः । अर्थानां स्वभावकृतं यत् परमं सौन्दर्यं, तदाविष्करणीयम् । तेषां रुचिरः स्वो भावोऽननुगुणालक्कारघटनया नावच्छादनीयः । स पुनरनुगुणैरलक्कारैरयलघटितैः कापि कापि काममुपस्कर्तव्यः । सेयं रीतिभीसेन निपुणमाहता, कालिदासेन तु प्रायः । अनलङ्कृतसुन्दराण्येव हि भासस्य भूयिष्ठानि स्कानि, अलङ्कृतसुन्दराणि तु कालिदासस्य । अलङ्क्कारेषु हि— उपमा दृष्टान्तोऽर्थान्तरन्यास इत्येवक्कातीयका ये सर्वव्यवहारसाधारणोपयोगाः सुकुमाराः, त एव भासेनोपात्ताः, ते चायलघटिताः, ते च किचिदेवः कालिदासेन तु ते यलतश्च बहुत्र चाहताः । अयमर्थ उभय-काव्यापातदर्शनादिष सुग्रह इति नोदाहरणैनिंद्धप्यते ।

किश्च नाटकीयं सर्व वस्तु पात्राणां मानसोक्तिभक्तचान्योन्यभाषणभक्तचा च प्रतिपत्तृबुद्धौ यथास्वभावमारोपणीयम् । तत्रार्थस्य स्वभावो यथा लोकतोऽनुसर्तव्यः किवना, तथा तत्प्रतिपादकवाक्यस्यापि स्वभावो लोकतोऽनुसर्तव्यः । सम्भाषणवाक्यं च लोके चूर्णकरूपमेव व्यवहर्तार उत्सर्गत उपयुक्तत इति चूर्णकरूपं तत् स्वामाविकं, स्रोकरूपं तु नियतवर्णसित्रवेशत्वात्र स्वामाविकंम् । स पुनः स्रोकवन्यः चूर्णकवत् सुखतरार्थप्रतिपत्तिकारी कचित् कचित्रवेश्यमानः शोमां पुष्णातीति यथास्थानं नाटकेषु तथाविधं तमादर्त्तुमहिन्ति कवयः । किश्च शब्दशब्दार्थचारुताल्पत्वेऽपि स्रोको वृत्तसहजात् सौष्ठवाचारुरवभासते । गयं तु चारुभिरेव शब्दश्यारुभिरेवार्थस्थारुभिरेव शब्दसम्यानैः समुचित्रैश्यारुतां नेतव्य-मिति दुष्करं नाम गयम् । अत एव काव्यासञ्जारे "काव्यं गयं पयं च" (अधि० १. अध्या० १. सू०२१) इति सूत्रं विवृण्यन् वामनः "गद्यस्य पूर्व निर्देशो दुर्लक्षविषयत्वेन दुर्वन्यत्वात्" इत्यादः । अभियुक्तोक्तिं च स्वकालप्रसिद्धां तत्र प्रमाणयिति — 'गद्यं कवीनां निकषं वदन्ति' इति । तथा च चूर्णकं नाटके प्रधानं, स्रोकस्त्वप्रधानमिति सिद्धम् । तस्य शब्दतोऽर्थतश्च सौष्ठवसम्पत्तौ रूप-कार्थः सुषु सम्पन्नो भवति । अनेनैव न्यायेन शब्दतोऽर्थतश्च कामनीयकपरम-

Ref 12 10 11 1 1 1 1 1 1 1 1

काष्टाधिरूढानि सरससरसानि चूर्णकानि भासो बहुलं प्रयुद्धे, स्लोकांश्च तत्स-मानगुणान्, तानप्यल्पशः। अत एव स खोकरहितमपि रूपकेऽह्रं विधत्ते, यथा स्वमनाटके द्वितीयं तृतीयं च, यथा च चारुद्ते द्वितीयम्। रसं च तद्गतचूर्णकवाक्यजालमात्रात् समृद्धमनुभावयति। पञ्चरात्रे यद्यपि स्लोका बहु-लाः, तथापि लल्तिचूर्णकिनिविशेषा एव ते। कालिदासेन तु शाकु-तले भासं सर्वात्मनानुकुर्वतापि तदीयचूर्णकवाक्यतुल्यं कामनीयकं चूर्णकेषु नोपा-हितम्।

तत्र को हेतुः स्यात् ? नूनं भासकाले संस्कृतभाषाया इतरभाषावछोकव्य-वहारवीथ्यां सञ्चारस्तथा प्रचुर आसीद्, यथा विविक्षितमर्थं मूर्तमिव करे समर्प-यन्त एकान्तचारवः शब्दाः कवेर्यथाकामलभ्या अभ्वन्; अर्थेछिखाश्च वस्तुस-स्वभावपरमार्थैकावगाहिनः कविधियां सहजा आसन् । तदुभयवशादकृत्रिमोदार-वक्रमिप्रायवनानि गद्यश्चकलानि भासोऽनायासं निर्मितवान् । कालिदासकाले तु संस्कृतभाषाया व्यवहारवीथीतो निष्कान्तत्वात् तथाविधाः शब्दा मृग्या जाताः । तथाविधार्थोछेखशालीनता च कवीनां परोक्त्युपजीवनपरत्वात् सङ्गाता । अत एव कालिदासकाले नवीनेषु काव्येष्वौत्सर्गिकावद्यत्वप्रतीतिः , अवज्ञाविषयता च तन्मूला स्थितिति

\*"पुराणिमस्येव न साधु सर्वे न चापि काव्यं नविमस्यवद्यम् ।"
''वर्तमानकवेः कालिदासस्यं कियायां कथं बहुमानः ।"

इत्याभ्यां मालविकाग्निमित्रवाक्याभ्यां सूचितम् । परोक्त्युपजीवित्वं च कवीनां,

"मुख्यस्तावदयं न्यायो यत् स्वशक्त्या प्रवर्तते । अन्ये सारस्वता नाम सन्त्यन्योक्तानुवादिनः ॥"

(परि०६. श्लो० ६.)

इति भामहोक्त्या भामहकालेऽपि स्थितमित्यवगतं, किं पुनस्तदुत्तरकाले। तस्माद् भासकाव्यभासुरं सम्भाषणचूर्णककामनीयकं शाकुन्तले न भासत इत्यु-

पुराणस्वात् सर्वं न साधु , किन्तु किञ्चिदसाध्वपि भवतीत्यर्थः । तथा नवस्वात् सर्वे नावदां, किन्तु किञ्चित् किञ्चित् अनवद्यमपि भवतीत्यर्थः ।

पपन्नम् । किन्त्वसौ महाकविर्नव्यसाधुकाव्यवैरल्यशोचनीये स्वकाले साधुकाव्य-निर्माणलभ्यां कीर्त्तं कामयमानः सर्वाकारकाम्यं वाल्मीिकव्यासभासञ्चण्णं पुराणं पन्थानं प्रयत्नादुपाश्रित्य पाणिनिभामहाद्यनुशासनविषयो लोकोत्तरस्व-प्रतिभावेभवहष्टैः सर्वकविलोकानुकांयैवैचित्र्यविशेषेभूषितानि नवानि काव्यानि रचयाम्बभ्व । तत्र च रघुवंश्वप्रभृतिषु यादशं स्रोककामनीयकं, तादशं तद-धिकं वा शाकुन्तले चकास्त्येव; शब्दार्थसौन्दर्यं चाकृत्रिमं पुराणकाव्यादनितन्यु-नमुद्देशतत एव स्रोकेषु सर्वतः ।

न चास्मादकृत्रिमसोन्दर्याद् भासादनतिविषकृष्टोत्तरकालता कालिदास-स्य शक्कनीया, वर्षसहस्रविषकृष्टकालजन्मनापि तेन पुराणकाव्यानुकरणसमाधिना भासात् कालिदास- स्वोक्तिषु सोन्दर्यस्य पुराणकाव्यादनतिन्यूनस्य सुखाधेयत्व-स्यानतिविषकृष्टकाल- सम्भवात् । आधुनिकेनापि हि कविना पूर्वकाव्यानुकरणस-त्वखण्डनम् । माधिना तादृशं पूर्वकाव्यसौभाग्यं स्वोक्तावाधातुं शक्यं, किं पुनर्लोकोत्तरप्रतिभावभवातिशयितसर्वार्वाचीनकविनिवहेन कालिदासेन ।

एतेन कालिदासप्राकृते भासोपयुक्तप्राकृतरूपसाजात्यदर्शनाद् भास-कालिदासयोः पौर्वापर्यमलपकालविप्रकर्षकृतमेव भवितुमर्हतीत्यूहे। अत्यक्तः । पूर्वोक्तरीत्या संस्कृतस्य व्यवहारबाह्यत्वे तदनुचरस्य प्राकृत-काल्ययोः प्राकृतसाजा-

त्यम् । त्यस्यैव प्राप्तत्वात् ; भाषावैरूप्यहेतोर्व्यवहारस्यास्तमये भा-षावैरूप्यस्यासम्भाव्यत्वात् ; अवश्यप्रयोज्ये च प्राकृते तस्य

तदात्वलोकन्यवहारप्राप्तवैलक्षण्यस्य कम्यचिद्रभावे पुराणनाटकपरिशीलितपाक्रत-जातीयस्यैव नवे नाटके प्रयोक्तव्यत्वात् ; नवनाटकशिह्पेषु कविभिरीदशस्यैव पा-कृतप्रयोगसमुदाचारस्याद्याप्यनुवर्तनात् । एवञ्च यथाधुनिके नाटके पाकृतशब्दा-नां कालिदासपाकृतशब्दसाजात्यदर्शनं तत्कर्तुः कालिदाससिनकृष्टकालक्षभवतां साधियतुं नालं , तद्वदेव कालिदासनाटके भासपाकृतसाजात्यदर्शनं कालिदा-सस्य भाससिनकृष्टोत्तरकालप्रभवतां गमियतुं न समर्थम् ।

ननु च भाषायां लोकन्यबहारदशामनुभवन्त्यामेव सत्यां तदीयशब्दानां

रूपपरिवृत्तिः सम्भाव्यते । व्यवहारिवच्छेदे च तेषां पूर्वसिद्धात् स्वरूपादप्रच्यु-तिरेव सर्वदेति सत्यं, किन्तु संस्कृतस्य व्यवहारविच्छेदः ५. कालिदासकाले संस्कृतस्य लोकभाष्य-कालिदासकाले स्थित इति कथं निश्चीयते, कथं च प्राकृ-त्वाभावः । तस्य १ इति चेद्, उच्यते । इह हि भाषायास्तावत् क्रमिकास्तिस्रोऽवस्था भवन्ति — आशिशुन्यवहार्यता प्रथमा , तत्सहचरी ग्रन्थ-व्यवहार्यता द्वितीया, प्रन्थमात्रव्यवहार्यता तृतीयेति । व्याकरणस्य च द्वे प्रयो-जने — एकं सिद्धानां शब्दानां लाघवेन व्युत्पादनम्, अपरम् अशक्तिप्रमादादि-जाद् रूपपरिवर्तनाद् अपूर्वशब्दोपजनाच रक्षणम् । एतच प्रयोजनं पूर्वप्रयोजन-कुक्षिगतम् , उक्तयो रूपपरिवर्तनापूर्वशब्दोपजनयोर्रक्षणाविषयतया तत्परिहारेणैव व्याकरणेन सिद्धशब्देषु व्युत्पत्त्युत्पादनात् तयोरपामाण्यावधारणात् । यतु ऋते-ऽप्यशक्त्यादिकाद् आद्ययोर्दशयोर्निष्प्रतिबन्धलोकव्यवहारपवाहस्वाभाव्यात् तदा तदा जायमानं शब्दानां रूपपरिवर्तनमपूर्वशब्दोपजनश्च, तयोर्निवारणे विद्य-मानमपि व्याकरणं नैव प्रभविष्णु, स्वकालिकलोकव्यवहारसिद्धशब्दव्युत्पादन-मात्रप्रवृत्तस्य तस्य स्वोत्तरकालिकलोकन्यवहारसेतस्य च्छन्दविषये न्यापारायोगात् । अन्येनान्येन तु व्यवहारप्रवाहमुखपेक्षिणा तदा तदा व्याकरणेनोत्पत्तव्यम् । अतो न किमपि व्याकरणं तावत् परिनिष्ठितं भवति, यावदादिमे दशे भाषा नातिवर्तते । व्यवहारप्रवाहानुत्तीर्णा हि भाषा भाविरूपान्तरशब्दान्तरोपजन-त्वादनभिव्यक्तकृत्स्नाकारेत्यपरिनिष्ठिता । व्यवहारप्रवाहोत्तीर्णा तु असम्भावित-भाविरूपान्तरशब्दान्तरोपजनत्वात् प्रतीतक्वत्स्नाकारेति परिनिष्टिता । परिनिष्ठित-भाषाविषयं च व्याकरणं परिनिष्ठितम् , अपरिनिष्ठितभाषाविषयमपरिनिष्ठितं वेदितन्यम् । एवं प्रवर्तमानायां व्याकरणपरम्परायां यस्य व्याकरणस्य प्रादुर्भा-वोत्तरकाले आशिशुभाषणीयता भाषा जहाति प्रनथमात्रस्थायिनी, तत् परिनिष्ठितं मन्तं शक्यं, प्रमाणभूतलोकन्यवहारप्रवाहपरिक्षयाद् माविशब्दान्यथाभावादि-शङ्काकलङ्कवैध्योत् । परिनिष्टितविधिवाक्यलाधारणीश्च प्रतिपत्तीस्तस्मन् लोकः कर्तुमहतीति वस्तुस्थितिः।

तत्र संस्कृतभाषायाः **पाणिनीयं** \*व्याकरणं परिनिष्ठितं महाभाष्यकारों मन्यते । यतः स तदनुशिष्टाञ् शब्दान् साधूनाह, तदन्यांश्चासाधून्; धर्मं च

<sup>🖈</sup> प्याकरणम् इष्टवायुपस्कृतः सूत्रसमुद्धयः । तस्य 🕇 िरीयः तो फिरप् पाणिनेः प्राधान्यात् ।

प्रयोगे तेषां साधूनामुपदिशाति, अन्येषां चाधर्मम् । तं चेममुपदेशम् आ तत्कालादव्यभिचरन् महाजनो मुक्तसंशयं भक्त्यांनुव-**महाभाष्यका**ले र्तते । यदि तदपरिनिष्ठितम् (व्यवहारप्रवाहानुत्तीर्णसं-संस्कृतस्य जनभाप-णाभावः । स्कृतविषयम्) अमंस्यत, तदननुशिष्टानां शब्दानां सामा-न्यतोऽसाधुत्वं नावक्ष्यत, तथाकथने हि प्रबलवर्तमानलोकन्यवहारप्रवाहस्वभावा-वश्यम्भाविसम्भवा ये भाषायां रूपविशेषाः, तेऽप्यसाधव इत्युपदिष्टं स्यात् । तथा च ताहशान् रूपविशेषान् यथा व्यवहारमवाहो न प्रसुवीत, ते तत्प्रसूता अपि वा न भाषामाविशेयुः, तथा व्यवहर्तृभिव्यवहारप्रतीपं चेष्टितव्यमित्येवा-र्थोदपदिष्टं स्यात् । तच भाषाभ्यदयैषिणां तद्विधानां तत्रभवतां न साम्प्रतं स्यात् । इच्छन्नपि तल्लोको व्यवहारपवाहेंऽनपाये नानुवर्तितुं पारयेत् । तस्मा-देवं करुपनीयं — भगवान् पहाभाष्यकारः स्वकाले नानारूपास देशीयभाषास प्रचरन्तीषु संस्कृतभाषाया व्यवहारप्रवाहं (आशिशुभाष्यत्वदशाम्) सर्वतोऽस्तं-यातमपत्रयत् । तेनायतौ तस्या अभ्युदयं प्रति विगतप्रत्याशः क्षयं च क्रमभा-विनं सम्भावयन्, सा अन्थमात्रव्यवहार्यतादशाया अपि यथा नापेयात् . तथा तां संरक्षितुमैच्छत् । अनेन परिनिष्ठितेन व्याकरणेन साधूनवगत्य स्थितेष संस्कृतग्रनथेषु सम्यग् व्युत्पत्ति लभमाने लोके, नवनवेषु च ग्रन्थेषु तेन निर्मीय-माणेषु प्रनथन्यवहार्यत्वदशा संस्कृतस्यानपायं स्थास्यतीति मत्वा जनस्य साधु-शब्दानां विज्ञाने प्रयोगे च परमादरजननार्थं धर्महेतुतां प्रमाणप्रदर्शनेन स उपदिष्टवान् । लोकश्च तमुपदेशमनुसरन् समस्तसंस्कृतग्रन्थस्थायिशब्दव्युत्पादन-रूपपरमोपकाराधानगुरुषु पाणिनीयविधिषु वेदोदितविधिसाधारणं बहुमानमद्यापि भजत इति । एवं तावत् सुन्यक्तो महाभाष्यकारकालेऽपि संस्कृतस्य व्यवहार-प्रवाहविच्छेदः, किमुत कालिदासकाले।

प्राकृतस्य व्यवहारिवच्छेदः कथिमिति यः प्रश्नः, तस्येदानीमुत्तरमिधात-व्यम् । तच अविसते संस्कृतस्य व्यवहारप्रवाहे प्राकृतस्यापि तत्सहचारिणः सतः ६. कालिदासकाले प्रा- सोऽर्थोदविसतो भवतित्येवं शक्यमिधातुम् । कथं पुनः कृतव्यवहारिवच्छेदः। प्राकृतस्य संस्कृतसहचारित्विमिति चेत्, तिन्नरूपणीयम् । तत्रादौ संस्कृतपाकृतयोरुत्पत्तिकमिश्चन्तनीयः। यद्यपि संस्कृतशब्दानां नित्यवेदा- श्रितत्वान्नित्यत्विमिति दर्शनं वैदिकविश्वासमूमिः, तथापि भापात्वाविशेषात् संस्कृतस्यापि भाषान्तरस्येवोत्पत्त्या भाव्यमेवेति सा यद्यूहितुमारभ्यते, तर्हि तदृहस्यैष राजमार्गो छक्ष्यते —

पुरा नाम जनानां साधारणी भाषा काचिदासीद्, यया ते देहयात्रावर्तन-मात्रपर्यातमादौ व्यवजहः । तस्याः क्रमेण भाषणप्रवाहे प्रतायमाने जनेषु धीमन्तो यदा नवनवान् पदार्थान् ऐहिकामुध्मिकान् मोग्यामोग्यान् संस्कृतोत्पत्तिः । नानादर्शनानि च मानसैः कायिकेश्च स्वव्यायामैरुपलब्धुमा-रेभिरे, तेषां चापलम्भाभ्यपायेषु स्वरूपगुणफलेषु अभिवर्धनेषु च जनान् सह-जीविनो जनिष्यमाणांश्च ब्युत्पत्तिमतः कर्तुमेच्छन् , तदा तयेव भापया तथाविध-पदार्थसम्बद्धवस्तुप्रतिपादकान् प्रन्थानरचयन् । एवं बुद्धिमत्पुरुपपरम्परया नवनव-वस्तूपलम्भपारम्पर्ये तत्प्रतिपादकनवनवग्रन्थपारम्पर्ये च प्रवर्तितमासीत्, सर्वतः प्रथितं च । एतस्यां च प्रन्थावस्थायां भाषायाः केवलभाषणावस्थात्यन्तासम्भविनां सौष्ठवानां योगाः सञ्जाताः । प्रन्थेषु हि शब्दानां पारिमित्यापरित्यागेन बह्वर्थ-त्वमनावृत्तत्वमुचारणसुखत्वं सङ्घटनचारुत्वभित्येते गुणा यताद् अवज्योत् संसि-द्धाः । यावद् यावचार्थापूर्वत्वं बुद्धिमदुद्यमादसक्रुदनुदृष्टमासीत्, तावत् ताव-न्नवनवाः शब्दाः कोटिशो भाषामाविष्टा अभवन् । प्रतिपादनभङ्गग्रश्चोचा-वचा भाषामधिरुढाः। एवं तावद् प्रन्थदशा-भाषणदशयोरन्योन्यगुणाधायिन्यो-रात्मिन समावेशात् क्रमसमासादितलोकोत्तरसौभाग्या कापि शाखा मूलभाषाया-स्तरयाः समजायत , यां पूर्वीक्तबुद्धिमज्जनवर्गस्तत्सन्तानवर्गस्तदनुशासनप्रतीक्षी च जनवर्गीऽवललम्बे । सेयमेव , मन्ये , संस्कृतं व्यपदिष्टा, बुद्धिमत्पुरुषपारम्पर्य-दृढपयत्रोपाहितनानासंस्कारयोगात् । ये पुनः पुरा जनेषु बुद्धिमन्दा बुद्धिमद-नुशासनाप्रार्थिनो वामवन्, तैर्भाष्यमाणायां मूळभाषायां व्यवहारपवाहंस्वभावसु-लभसम्भवा अपूर्वशब्दोपजनादयो विशेषाः संस्कृतभाषिपरिचयानुरूपा गुणाश्चो-पजाताः, अभिवृद्धाश्च क्रमशः। एवञ्जातीयगुणपरित्राहिण्याश्च तस्याः काश्चि-दपराः शाखा अपि सञ्जाता असंस्कृतऋषाः । तत्र संस्कृतं संस्कारविशेषमगावात् तद्भचवहर्त्रध्येतव्यमन्थैकरूप्याच देशभेदेऽप्यभिन्नरूपमेव व्यवहृतमासीत् । अप-रास्तु भाषाशाखास्तदुभयाभावाद् देशभेदेन भिन्नरूपा एव व्यवहृताः संस्कृतोपः

जीविन्यश्चाभूवन् । अत एव संस्कृतमसंस्कृताभिर्भाषाभिः शब्दतोऽर्थतश्च सर्वान्तनेपजीव्यमानं तासां सर्वासां पोषकमभवदिति पोषकत्वान्मातेव सन्मातृभा-षेति व्यपदेशमहिति । सोऽयं मूळभाषाविभागः सम्मावित उक्तः ।

अन्योऽपि तु संस्कृतव्यवहारसाम्राज्यकालावश्यम्भावी भाषाभेदः सम्भा-वितोऽस्ति । संस्कृतं तावत् पुरुषाः सुशिक्षिता अल्पशिक्षिताश्च ईषत्तारतम्येन सम्यग् व्यवजहः, नैवाशिक्षिताः । स्त्रियश्च प्रायेण विद्या-प्राकृतोत्पत्तिः । शिक्षणिवरहात् संस्कृतशब्दान् यथावन्नोचारियतुं शक्ताः, तथा बाला अपि । ततोऽशिक्षितजनगोचरेषु व्यवहारेषु तदशक्तितारतम्यात् संस्कृतमेकदेशिकृतमधिकदेशिकृतं चोचिरितमासीत् । इदं विकृतसंस्कृतं पाकृतं व्यपदिष्टं, प्रकृतेः संस्कृतादागतत्वात् । एतचाशिक्षितवाणिकस्त्रीपुरुष-व्यवहृतं शिक्षितवाणिकव्यवहारसन्निकषीदनतिविकृतं प्रशस्तम् । वाणिकेतर-स्नीपुरुषै: शिक्षितासंसिर्गिभिव्यवहतं तु उक्तपाञ्चतव्यवहर्तृपरिचयबाहुल्यात् शिक्षि-तवार्णिकव्यवहारपरिचयारुपत्वात् पूर्वोक्तासंस्कृतभाषाभाषिजनव्यवहारपरिचयाच विकृततरं विकृततमं चाभवत् । अत एवेदं प्राकृतं न प्रशस्तम् । अस्य च प्रश-स्तप्राक्रतापेक्षयाधिकानां विकारमात्राणां तारतम्ययोगात् प्राकृतप्रकृतिकत्वाचानेके प्रकाराः सम्भाविताः । ते च प्राकृतलक्षणग्रन्थेषु द्रष्टव्याः । इत्थं च संस्कृत-व्यवहारप्रवाहो यदा प्रवृत्तः, तदाप्रभृति प्राकृतव्यवहारप्रवाहरुष्ठायेव मृर्ति तमन्-वर्तमानः प्रथित इत्यवश्यमभ्युपेयम् । एवं सति संस्कृतव्यवहारप्रवाहस्यास्तमये प्राकृतव्यवहारप्रवाहोऽपि तत्समकालमस्तमितो भवतिच्छायेव मूर्तेरिति सिद्ध एव प्राकृतस्यापि व्यवहारविच्छेदो वेदितव्यः । तत्र संस्कृतभाषिणां नटकलावि-नोदे यदाभिरुचिः सङ्गाता, तदा तदानुगुण्याद् रूपकशिल्पं तैराविर्भावितम् । रूपकेषु च पात्राणां भाषाया यथास्वभावमनुरोद्धव्यतया स्त्रीप्रभृतीनां तादात्विक-

<sup>§</sup> यदाद्यसृष्टिकाल एव भगवता संस्कृतं व्यवहाराय जनेभ्यः समर्पितमिखाभिमन्यते, तदा जनकत्वलक्षणमेव मानुत्वं संस्कृतस्य भाषान्तरं प्रखाभिमन्यताम् ।

<sup>\*</sup> यासु मूलभाषायाः शाखा असंस्कृताः पूर्वमुक्ताः, ता अपि प्राकृतपदेन कामं व्यपदेष्टुं शक्याः, प्रकृतिरात्पत्तिकं मूलभाषारूपं, तस्याः सम्बन्धि औत्पत्तिकमूलभाषारूपप्रचुरामिल्यर्थाद्, असंस्कृतत्वसादस्यनिमित्तादुपचाराद्वा ।

व्यवहारप्रवाहसिद्धं प्राकृतं प्रयुक्तम् । न च संस्कृतभाषाव्यवहारकाले नटकला-विनोदसद्भावं प्रति विप्रतिपत्तव्यं, यतः पाणिनिना 'पाराशर्यशिलालिभ्यां भिक्षु-नटस्त्रयोः' (४. ६. ११०) 'कर्मन्दकृशाश्वादिनिः' (४. ६. १११) इति स्त्रयता नटकलालक्षणशास्त्रं स्मर्यमाणं लक्ष्यभूताया नटकलायाः स्वपूर्वकाल-सिद्धत्वमनुमापयति । स च पूर्वकालः पाणिनिकालात् पूर्वतरो सुक्तसंशयं संस्कृ-तन्यवहारकाल एव प्रत्येतुं शक्यः ।

या त्वशोकशिकाळेखभाषा पाळी वा , सा प्रागुक्तासु मूलभाषाशाखा-स्वसंस्कृतरूपास्वन्यतमा कामं स्यात् । सा पुरा कैश्चिज्जनवर्गैर्माषिता तेषु भूयि-ष्टेषु बुद्धमतमवलम्बमानेषु तन्मतग्रन्थाश्रिता चाभवत् । अशोककालिकभाषा । संस्कृतमाषिषु प्राकृतभाषिषु च केचिद् यदा बुद्धमतं प्रविश्य पूर्वबौद्धसहचरा बभुवुः, तदा तस्यां संस्कृतप्राकृतिमश्रणमप्यव्यवस्थितं समजानि । किञ्च तस्यां शोभातिशयजनकत्वबुद्धचापि संस्कृतं मिश्रयाम्बम्,वुरान्धीकैरल्यादा-विव व्यवहर्तारः । अतस्तस्याः संस्कृतप्रचुरत्वं पाकृतसदृशत्वं चोपपन्नम् । न तु सा साक्षात् प्राकृतं, न वा तस्य पूर्वावत्या, न च वोत्तरावस्थेति प्राकृतादन्यैव सा भवितमही । प्राकृतसारूप्यमात्राच तस्यां प्राकृतपदं काममुपचर्यताम् । सेय-मशोककाले जनभाषिता वा भवतु , बौद्धग्रन्थमात्रस्थायिनी वा भवतु ; बौद्धेस्तु तदानीं तस्यामादरो बद्ध एवासीत् । अशोकार्वाचीनकालेष्विप बौद्धकविना केन-चित् सा भाषा तत्प्रणयात् कौतुकाच स्वच्छन्दनिर्मिते नाटके संस्कृतेन सह निवे-कामं सम्मान्यते । सर्वथा संस्कृतन्यवहारप्रवाहगति यन्ये चातुरुन्धानैस्तु कविभिः प्रणीतेषु रूपकेषु संस्कृतेन सह तच्छाया-त्मकं प्राकृतमेव पूर्वोपपादितं प्रयोक्तव्यं प्रयुक्तं चासीत् । सैव च रीतिर्व्यव-हारविच्छेदकालिकैरि कविभिरनुवृत्तेति रैपागुक्तं न विस्मर्तन्यम् ।

य एते नाटकेण्वार्षाः शब्दाः \$ पूर्वमुक्ताः, ते किं प्रागेव पाणिनेः

<sup>†</sup> अयमर्थं आन्ध्रकेरलभाषाभागवतादिपरिशीलने सुबोधः । ‡ **भासकालिदासबोः प्रा**-कृतसाजास्प्रस्तावोक्तम् । \$ भासस्य ऋषित्वप्रस्तावे ।

किवना प्रयुक्ताः, आहोस्वित् पाणिनेरेव काले, उत पाणिन्यनुशासनस्याविभूतस्य पाक् प्रचाराद्, उताहो अनुवर्तमान एव तस्य
प्रभासस्य पाणिनपूर्वकालिकत्वम्।

पवारे इतीदानी चिन्त्यते। इह न चतुर्थः करुपः कथमिप सम्भवी, तदा हि पाणिन्यनुशासनिकद्धाञ्छ्ञ्दानापशञ्चात् सुशिक्षितः किवन प्रयोक्तं व्यवस्येत्, शञ्दशरीरत्वात् काव्यस्य, शञ्दासाश्चत्वे श्वित्रसृष्टशरीरस्येव शरीरिणो जुगुप्सनीयत्वात्; ऐत्वर्यात्तु
प्रयुक्तवतस्तस्य काव्यानि शिष्टैर्न परिगृक्षेरन् । शिष्टापरिगृहीतेषु च तेषु कुतो
लोकस्यादरावकाशः, कुतस्तरां लोकादरमूलः कवेः कीर्त्तिलामः । प्रत्युत कवेलोकोपहास्यत्वमपशञ्दमयोगप्रत्यवायोपदेशशास्त्रविसम्भिणः पापयोगश्च स्यात् ।
भासस्य तु तथाविधप्रयोगबहुलानि नाटकानि पाणिनिभक्तेरेव कालिदासादिभिरतिवेलसुपलालितान्यासन्; कीर्तिश्च विस्तृतेः परां कोटिमस्पृशदिति ।

न तृतीयः करुगः । स हि पाणिनिशास्त्रस्याप्रचारकालः कः खङ्क भवेत् । न तावत् कैस्तप्राचीना प्रथमा शताब्दी, महाभाष्यसचिवस्य सतस्तस्य तदानीं सर्वतः साम्राज्यात् । द्वितीयस्यामपि शताब्द्यां तस्पर-पाणिनिशास्त्रस्य प्रचारकालः । चारिक्षतेर्वेक्ष्यमाणत्वाच्च । न च द्वितीया शताब्दी, यस्यां महाभाष्यमाविभूतिभिति पुरावृत्तचिन्तकानां केषाश्चिद्हः,

अतिबिस्तृतसङ्ग्रहमन्थसङ्क्षेपात्मनो महाभाष्यस्य निर्माणे कारणं सङ्ग्रह-प्रन्थास्तमयं, तं च पाणिनिव्याकरणाध्यायिनां सङ्क्षेपरुचित्वकृतं वदता वाक्य-पदीये भर्तृहरिणा तदानीं पाणिनिव्याकरणप्रचारास्थितेः कथितप्रायत्वात् । अन्यथा पाणिनिव्याकरणास्तमयमेव तदरुचित्वकृतं कारणं सोऽवदिष्यदिति । तच भर्तृहरिवाक्यं यथा —

"प्रायेण सङ्क्षेपरुचीनलपिवधापिरम्रहान् । सम्प्राप्य वैयाकरणान् सङ्ग्रहेऽस्तसुपागते ॥ ४८४ ॥ कृतेऽथ पतञ्जलिना गुरुणा तीर्थदिशना । सर्वेषां न्यायवीजानां महाभाष्ये निवन्धने ॥ ४८५ ॥ अलब्धगाधे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौष्ठवात् ॥"

(वाक्यपदीय • काण्ड • २)

इति । एप्वाद्यः श्लोकः पुण्यराजेनेत्थं व्याख्यातः —

"इह पुरा पाणिनीयेऽसिन् व्याकरणे व्याह्युपरिचतं प्रन्थलक्षपित्। तस्य कालवशात् सुकुमारबुद्धीन् वैयाकरणान् प्राप्यास्तमुपागतम् । तस्मात् क्वेशभीरुत्वात् सङ्क्षेपरुचयस्ते जनाः । अत एवाल्पो विद्यासु परिष्रहः स्वीकारो येषां ते तथा । ततस्तैः सङ्ग्रहाध्ययन उपेक्षिते सत्यस्तं यातः सङ्ग्रहः ।"

इति । अन्तिमार्धन्याख्याने च तेनेत्थमुक्तम् —

"एतेन सङ्ग्रहानुसारेण भगवता पतः सङ्ग्रहसङ्केपभूतमेव प्रायशो भाष्यमुपनिवद्धमित्युक्तं वेदितव्यम् ॥"

इति।अत एव न तृतीयचतुथ्यीविष शताब्द्यो, सङ्ग्रहमन्थस्य प्रचयपत्यस्तमयौ पति पर्याते तद्वैपुल्यानुगुणे कसिंश्चित् कालेऽवश्यापेक्ष्येऽत्यवरतस्तयोर्द्वयोः शता-ब्द्योरुपकरुपनीयत्वात्, तदानीं च **पाणिनि**न्याकरणप्रचारस्यावश्यम्भावात् । अतः पश्चमशताब्दीति वक्तव्यम् । तस्याश्चावरतः पूर्वीर्धं कात्यायनस्य कालो भवितुमहिति, तस्य स्त्रतुल्यलघुवार्त्तिक्यन्थकृतोऽतिविपुल्यन्थकर्तृन्याङ्यपेक्षया प्राचीनत्वौचित्यात् । तदानीं च व्याकरणस्य प्रचारोऽवर्ततैव, अत एवा-ध्येतृगुणातिशयाय तादात्विकशब्दव्यवहारानुरोधिभिर्नवविधिभिः पाणिनिना प्रमा-दादनुक्तदुरुक्तैः पाणिनिकालादृष्टनवोपजातशब्दसिद्ध्यर्थैर्वा व्याकरणमापूरितं विवृतं च वार्त्तिककृता । तस्या उत्तरार्धं तर्ह्यप्रचारकालोऽस्तु, षष्ट्याः शताब्द्याः पूर्वार्धं वेति चेत्, तर्हि स कालः पाणिनरेव अवरपक्षकल्यः कालः सम्भाव्यत इति द्वितीयः पक्ष एवार्थादवलम्बितो भवति । सोऽपि न युज्यते , यतः पाणिने-रन्यादृशाः शब्दाः साधवः , भासस्यान्ये शब्दाः साधव इति वैषम्यं समानकाल-योर्द्वयोर्लीकव्यवहारानुसारिणोर्न सम्भवति । अतः प्रथम एव कल्पः पारिशेष्या-दाश्रियतव्यः । ननु यद्यार्षाभिमता अमी शब्दाः पाणिनिपूर्वकालव्यवहार-सिद्धाः , तर्हि लौकिकत्वादवस्यं लौकिकविधिनैवान्वाख्यातुं युक्ताः पाणिनिना, न चान्वारूयाता इत्यसङ्गतमापद्येत । ननु व्यासादिकतिषु दश्यमानेष्वप्यार्षेषु लौकिकत्वाविशेपादिदं चोद्यं समानग् । ऋषिमात्रव्यवहार्यत्वात् ते न लौकिकाः , किन्तु तथाविधशब्दभिन्ना एव लौकिकाः पाणिनेरभिमताः, आर्षास्तु ते अ**लौ**-

किकत्वादवैदिकत्वाच तेन नान्वाख्याता इति चेत् तस्य समाधिः, स इहापि समानः । अथ वैदिकेषु तेषां प्रवेशनमिसन्धाय वेदगोचरैरेव विधिमिस्तानिप पाणिनिरनुशिष्टवानेव । अत एवच्छन्दोग्रहणेन विधीयमानं कार्यं छान्दसेष्वि-वार्षेषु शब्देप्वपि भवतीति सूचियतुमार्षपदं वैदिकपदस्थाने 'सम्बुद्धौ शाकल्य-स्येतावनार्षे ' (१. १. १६) इति प्रयुक्तवान् । अत एव च "छन्दोवदृषयः कुर्वन्ति", "छन्दोवत् कवयः कविन्त " इति वदन् महाभाष्यकारः ऋषीणां छन्दोगच्छब्दप्रयोगसमुदाचारं सिद्धमाहेत्येवं तस्य चोद्यस्य समाधिरुच्येत , इहापि तर्हि स एव समाधिभीविष्यति । तस्मात् स्थितोऽयं प्रथमः करुपः — भासे-नार्पी एते शब्दाः पाणिने: प्रागेव प्रयुक्ता इति । अवश्यं चैतदेवमाश्रयणीयं — पाणिनेः पूर्वतरके काले लिखितपठिताभिनीतानि रूपकाण्यासन्निति, यतो रूप-कलक्षणात्मकं नटसूत्रं पाणिनिः स्मरति — 'पाराशर्यशिलालिभ्यां भिक्षुनटसू-त्रयोः' (४. ३. ११०) इति । तच स्वलक्ष्यभूतानि रूपकाणि पूर्वसिद्धान्याक्षि-पति , रुक्षणानां रुक्ष्यप्रसिद्धचुत्तरकारुभावित्वनियमात् । तानि च मुनिरुक्षणमा-ननीयानि रूपकाणि मुनिप्रणीतान्येवार्षप्रन्थसाधारणच्छायापरिप्राहीण्येव च भवितुमहन्तीति तान्येवैतानि भासस्पकाणि निरुक्तगुणयोगादिति युक्तमङ्गी-कर्तुम् ।

ननु यदि भासस्य कैस्तप्राचीनायां पश्चम्यां षष्ठ्यां वा शताब्द्यां सत्तो-पगम्यते, तर्हि तेन रामचरिताश्रययोरभिषेक-प्रतिमानाटकयोर्निर्माणमसम्भवि, ८. रामेतिहासस्य रामविषयेतिहासस्य रामायणस्य वा द्वितीयशताब्द्याः कैस्तपूर्वचर्जुर्थशताब्द्यां प्रागसिद्धत्वादिति चंद्, न, हेत्वसिद्धेः, चतुर्थशताब्दी-स्थतेन चाणक्येन रामविषयेतिहासस्य प्रमाणतयोपन्यस्त-त्वाचतुर्थशताब्द्याः प्रागपि तस्य सुप्रसिद्धतावगमात् । स हि कौटिठीयार्थशास्त्रे अजितेन्द्रियपूर्वराजवृत्तनिदर्शनप्रसङ्गे—

"मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन् (विननाश) दुर्योधनश्च राज्या-दंशम् ।" (कीट १. ५. ३)

<sup>\*</sup> कवयश्वेह ऋषिप्रायाः पुराणा बोद्धन्याः । § 'यू रूयाख्यौ नदी' (१.४.३) इति सूत्रभाष्यं इष्टन्यम् ।

इत्याह । अत्र परदाराप्रदानाद् रावणस्य, राज्यांशाप्रदानाद् दुर्योधनस्य च विनाशः कथितः । तत्र रावणिवनाशेन रामेतिहासः, दुर्योधनिवनाशेन युधिष्ठिरेतिहासश्च स्मृत इति, तौ चेतिहासौ रामायणभारतात्मकाविति चासन्दिग्धमेव । तयोश्च चाणक्यसमकालिकत्वे तदिचरपूर्वकालिकत्वे वा प्रामाण्यविप्रतिपित्तप्रक्षकात् तत्सम्प्रतिपत्तियोग्ये चाणक्यपूर्वकालेऽवश्यापेक्ष्येऽवरतश्चाणक्यात् सप्ताष्टशताब्दीपूर्वकालिकत्वं कल्पनीयमिति भासकाले रामायणाप्रसिद्धिशङ्कायाः कोऽवकाशः है । वस्तुतस्तु रावण-दुर्योधननिदर्शनयोः क्रमनिर्देशेन रामायणभारतयोः पूर्वीपरकालिकत्वप्रसिद्धिरिष लोकिकी चाणक्येन सूचितिति महाभारतापेक्षयापि पूर्वकालभवत्वं रामायणस्य वक्तुं न्याय्यम् । रामायणकथा-प्रस्तावस्तत्सम्बद्धहन्मदादिनृत्तस्य बहुत्र स्मरणं रामस्य विष्ठववतारत्वाख्यानं चेवं सित महाभारते न्याय्यतरामिति विभावनीयम् ।

नन्वस्तु रामेतिहासस्य चाणवयपूर्वकालप्रथितत्वम् । किन्तु स एव पश्चा-न्नानानवार्थपक्षेपादिनार्वाचीनैः पूरित उपलभ्यमानरामायणात्मना प्रथते । तत्र रामस्य विष्णववतारत्वं यदुच्यते, स प्रक्षिप्तोऽर्थ इति रामस्य विष्ण्वव-चेद्, न । उपलभ्यमानरामायणस्यार्वाचीनसङ्कलितत्वे तारत्वप्रासिद्धिः । दृढप्रमाणाभावात् । भवतु वा तत् । तथापि प्राचि रामेति-हासे छेशतः कथिताया एव रामस्य विष्ण्ववतारताया नवीने रामायणे प्रपञ्च-नौचित्येन सा प्रक्षिप्तेति वक्तुमशक्येव । रामो भगवान् विप्णुरिति, तचरितं भगवच्चरितमिति, तच्चरितात्मकत्वाद् **रामायण**स्य पठनं पुण्यहेतुरिति च विश्वास उपलभ्यमानरामायणमन्तरेणाविच्छितः शिष्टपारम्पर्येण लोके प्रवहाते । सोऽयं मूलमूतं रामेतिहासमिवययीकुर्वन्नेवाकस्माचवरामायणविषयेऽङ्कुरितः पदृद्ध-श्चेति कल्पना न खल्वाइनस्यं धत्ते। को हि नाम चेतनो ह्यो यावत् कुतश्चि-दितिहासमन्थान्मानुषत्वेन प्रतीतं कश्चित् पुरुषम् अद्य तन्मूल एव मन्थान्तर ईश्वरत्वेनाख्यायमानम् ईश्वर इति प्रतीयादिति सिद्धा चाणक्यपूर्वकालिकेऽपि रामेतिहासे रामस्येश्वरत्वख्यातिः।

शाक्यभिक्षुस्तु भासस्य विदित आसीत्। प्रतिज्ञानिमारकचारुदत्तेषु श्रमणव्यवहारस्य दर्शनात्। तावता बुद्धपरकालभवत्वं तु भासस्य न नि एतेन स्वप्ननाटकोपोद्धातेऽर्थशास्त्रकारचाणक्यापेक्षं यद् भासस्य प्राची-नत्वं स्थापितं , तदिदानीं स्थापिततरं द्रष्टव्यम् । न चोपठव्यस्यार्थशास्त्रस्य १०. चाणक्यकृतत्वे विप्रतिपत्तव्यं , प्रत्थे <sup>\*</sup>चाणक्यनिर्मित-किश्चित् । त्वस्य स्पष्टं कथनात् , चाणक्यशिष्यप्रोक्तत्वाद्यकथनाच, चाणक्यप्रणयनविक्षम्भजननक्षमायाः पुराणताया अर्थशास्त्रगतवाक्यगुम्फेषु प्रति-मासाच् ।

अपिच भरतमुनिप्रणीतिमिति यक्ताट्यशास्त्रमद्यत्वे प्रथते, यस्या-भिनवगुप्ताचार्यनिर्मितं व्याख्यानमसमप्रमस्मद्वशेऽस्ति, तदुक्ता रुक्षणनियमाः ११. भासस्य प्र- प्रकृते रूपकचेके नानुस्तत दृश्यन्ते । तत्र कामं स्वप्न-सिद्धान्नात्व्यशास्त्रात् प्रा- वासवदत्तं वास्त्रचित्तमिष्रमारकमिपेकनाटकं प्रति-चीनत्वम् । मानाटकमित्येतानि पञ्चावराङ्गयुक्तत्वादिना भवन्तु ना-टकानि । पञ्चरात्रम् उपद्वादशनायकोपेतत्वात् व्यङ्कत्वाद् अङ्कानां दीर्घत्व-द्वस्वत्व-हृस्वतरत्वयोगाच समवकारो गण्यतां, किन्तु रसः शृङ्कारो नाय-

<sup>\*</sup> अस्य तिस्नः संज्ञाश्वाणक्यः कौर्टिल्यो विष्णुगुप्त इतिः यदाह कामन्दकनीतिसारजय-मङ्गला — "विष्णुगुप्तायेति सांस्कारिकी संज्ञा, चाणक्यः कौर्टिल्य इति द्वे जन्मभूमिगोत्रनि-वन्यने" इति । विष्णुभक्तेन तिरपत्रा 'विष्णुरक्षित' इत्यर्थकं विष्णुगुप्तनामधेयं कृतं स्याद्, बुद्धभक्तेन स्वपुत्रस्य बुद्धरक्षितनामेव । तेन चाणक्यब्राह्मणो विष्णुभक्तवंद्योऽपि विज्ञेयः ।

नाटक-नाटी समवकारादीनां रूपकभेदानां लक्षणं भरतनाट्यशास्त्रस्याष्टादशाध्याये
 द्रष्टव्यम् ।

कानां पृथक्फल्लं च तदपेक्षितं तत्र नास्ति; मध्यमन्यायोग-द्त्वाक्य-द्तघटोत्कच-कर्णभाराणि नास्ति । प्राप्ति निः व्यायोगा गण्यन्ताम्,
अल्पक्षीजनयुक्तत्वं तु तदपेक्षितं द्त्वाक्य-कर्णभारयोनैवः; ऊरुभङ्गमुत्सृष्टिकाङ्को व्यपदिश्यतां करुणरसयोगात्, श्रीपरिदेवितयोगाच , किन्तु स्तिपरिदेवितं तत्र न बहुलम्; प्रतिज्ञानाटिका ईहाम्य आख्यायतां स्त्रीनिमित्तोपगतयुद्धत्व-चतुरङ्कयुक्तत्वाभ्यां, किन्तु सा नाटिकेत्येव अन्थे लिखितम्; चारुद्त्तमसमग्रं यद्यपि, तथापि मृच्छकटिकवद् व्यपदिश्यताम्; किन्तु वालचरिते
पत्यक्षकृतं युद्धमुक्तम्, अभिपेकोरुभङ्गयोः प्रत्यक्षकृतं मरणमुक्तम् । तचीमयं प्रतिषिद्धं नाट्यशास्त्रं इति स्पष्टं तदुक्तियमानिलङ्कनम् । कविनामकीर्तनं
यन्नाट्यशास्त्रं विहितं स्, तदिष न कृतं काषि स्पन्न इति स्पष्टः सर्वत्र नाट्यशास्त्रोक्तलक्षणाननुरोधः । तेनैतद्वसातुं शक्यम् — अन्यदेव भासनाटकस्वभावानुगुणं नाट्यशास्त्रं भासकाले स्थितमभवदिति । तच्च पाणिनिस्मृतः नटसूत्रं शिलालिग्रुनिपणीतं कृशाश्वग्रुनिपणीतं वा स्याद्, भरतग्रुनिनैव वा
साक्षात् प्रणीतं तन्नाट्यशास्त्रं पुराणं किमिष भवेद्, भासेन 'भरतवाक्यम्' इति
भरतनामधेयसंश्वन्दनात् ।

यत्तु अद्यत्वे व्यावहारिकं नाट्यशास्त्रं पूर्वोक्तं, तत् पश्चात्प्रवृत्तनाटक-व्यवहारानुरोधेनार्वाचीनैर्मृत्रभूतपुरातनभरतादिनाट्यशास्त्रभ्यः सङ्कितं नवीन-१२. व्यावहारि मेव किमपि भवेद्, भरतमतस्य तत्र बाहुल्येनाश्रयणाद् कनाट्यशास्त्रस्य भावा भरतमुनिप्रणीतत्या प्रख्यापितं च । यथा चैतद् व्यावहार्वाचीनत्वम् । रिकं नाट्यशास्त्रं नवीनसङ्कालेतं, केस्तपाचीनद्वितीयशता-व्दीसमुद्धृतं च, तथा समीचीभिर्श्वक्तिमः प्रमाणैश्च विद्वद्वरेण महामहोपाध्यायेन एम्. ए., सि. ऐ. इ. विरुद्धता कालिबद्धीय-एप्याटिक् समाजाध्यक्षेण श्रीहर-

<sup>\* &#</sup>x27;'प्रसाय रक्ष विधिवत् कवेनीम च कीतियेत् । प्रस्तावनां ततः कुर्यात् काञ्यप्रख्यापनाश्रयाम् ॥'' (भरतनाद्यः अध्यायः ५. श्लोः १५४)

<sup>‡ &#</sup>x27;पाराशर्यशिलालिस्यां भिक्षुनटसूत्रयोः' (४. ३. ११०) 'कर्मन्दकृशाश्वादिनिः' (४. ३. १११) इति सूत्राभ्यां स्मृतम् ।

प्रसादशास्त्रिणा साथितं तत्समाजीये मासिकपुस्तके,\* तत् तत एवावगन्त-व्यम्। एतस्मिन् नाट्यशास्त्रे आर्यपुत्र-मद्रमुख-कुमारादयो ये शब्दा नाट-कीयपात्रसमुदाचारार्हतयोक्ताः, ते तत्पूर्वकालस्थितेषु लक्ष्यभूतेषु नाटकेषु दृष्ट-प्रयोगा एव तच्लास्रकारैनीटकीयलक्षणतया तत्र विहिताः। तत्रार्यपुत्र-भद्रमुख-कुमारादयो ये केचिद् भासनाटकेषु प्रयुक्ता दश्यन्ते, अन्यस्त्वन्येषु पुराणनाट-केषु प्रयुक्तेभीव्यम्। यत्तु स्वप्ननाटके (पृ०६७) वासवदत्तापितृकञ्चुिकन उद्यनं प्रति 'आर्यपुत्र' इति समुदाचारः, स वासवदत्तासमुदाचार एव कञ्च-किना वासवदत्ताविषयवात्सल्यादिद्योतक उपचारात् प्रयुक्तः। एवमेव वालच-रिते (पृ०६५) वसुदेवं प्रति उग्रसेनभटस्य आर्यपुत्रसमुदाचार औपचारिको देवक्यपेक्षो विज्ञेयः।

भासाश्रयभूतः कश्चिद् राजिवशोषो नाटकेभ्य ऊहितुं न शक्यते । त-न्नामनिवेशे इच्छैत्र तावत् कवेर्नासीत् । स यदि तमैषिप्यत्, स्थापनायां भरत-वाक्ये वा वाक्यार्थसंसष्टार्थकं नामधेयं निरदेक्ष्यत् । मा १३. भासनाटकेभ्यो भूद् वा स्थापनायां प्रभुनामधेयप्रहणम्, आत्मनाम एव भागांश्रयभूपतेरप्रती-ति:। तत्रानुहेखाद् , भरतवाक्ये तु तदवश्यमकरिष्यत् । तथा-निर्दिष्टमेव हि नामधेयम् 'अमुकस्य नामधेयिन इदम्' इति प्रतिपत्तृमिरवगतं सन्नामघेयिनः प्रभोः कीर्त्तिमनुवर्तयेत् , स्वकीर्त्त्येनुवृत्तिद्वारविधायित्वप्रत्ययजननद्वा-रा च कविविषयं प्रभोः प्रसादमभिवर्धयेत् । न च ''राजसिंहः प्रशास्तु नः'' इति भरतवाक्यस्थं राजसिंहपदं राजविशोषपरं, तदा हि श्रेयःपार्थनानिमित्त-मूतमात्मस्वामित्वं शब्देन नावेदितं स्यात् । "राजा राज्यं प्रशास्तु नः", "नरेश्वरो नः पृथिचीं प्रशास्तु" इत्यादौ भरतवाक्ये शब्देनैव तदावेचते, इह तु न तथेति वैरूप्याश्रयणमापचेत । अप्रसिद्धश्च राजसिंहनामधेयः कश्चिद राजा भट्टबाणात् कालिट्रासाद् भगवत्पतञ्जलेश्वाणक्याच प्राचीनः । तस्माद् राजसिंहपदं राजश्रेष्ठार्थकमेव प्रयुक्तं, "मुदितनृपतिसिंहै:"

<sup>\*</sup> Vide pp. 351-361 of the Journal and Proceedings of the Asiatic Society of Bengal (N. S.) Vol. V. No. 9. for October 1909.

<sup>💲</sup> सप्तदशाध्यायो दरयताम् ।

कणिभार-(पृ० ७२) स्रोके नृपतिसिंहशब्दवद् इत्यवसेयम् । स्थापनाभरत-वाक्याभ्यामन्यत्र तु रसपिरवाहिकथावस्तुसमर्पके कव्याश्रयनृपतेरप्रकृतस्य केवल-नामसूचनमप्रतीतिकरमजागळस्तनदेश्यं निष्फलं न कुर्वन्ति कवयः, तत्करणे तेषां लोकोपहास्यत्वपसङ्गात् । एवच्च राजविशेषनामधेयानुश्लेखे राजसामान्य-विषयाशीर्वादप्रदानपरतया कृतमिदं भरतवाक्यं कालान्तरमाविष्वप्येतन्नाटकामि-नयेषु तत्तत्कालिकराजविषयेऽपि तुल्यरूपं प्रयुज्यतामिति कवेरभिसन्धः । न च मृच्छकटिके सकलभासनाटकच्छायानुकरणस्य चारुदत्तीयभूयिष्टवाक्यप्रथितःत्वस्य च दर्शनात् तद् भासेनैव शृद्धकस्य प्रीतये तदाख्यया निर्मितं स्यादिति शङ्कितुं शक्यम् । तथाहि सति स्वीयं नाटकचक्र भासेन नाशितमभविष्यत् स्वस्वामिनः ख्यात्यर्थमकीत्त्येनुदयार्थं च । न तु तन्नाशितं तेन, तज्जनितस्य भासयशसः कालिदास-भट्टवाणादिभिरुपक्षोकितत्वात् । न चातीते शृद्धके भासेन तत् प्रकाशितिमिति वाच्यम् । हन्तैवं भासे स्वामिवञ्चकत्वारोपप्रसङ्ग इति कृतमेवञ्चातीयया कल्पनया ।

इयता च प्रबन्धेन स्वप्ननाटकोपोद्धातसचिवेनैतावदर्थजातं साधितं भवति —

पत्यश्रीपरुव्धानां स्वप्नवासवदत्तादीनां त्रयोदशानां रूपकाणां शब्दत्तदर्थरचनारीतिषु मिथोऽतिसंवादात् कविरेक एवेति, तद्गतानां वाक्यानां वामनद्णिड-भामहैः शब्दतोऽर्धतश्चानुवादात् स कविस्तेभ्यः भाचीन इति, स्थापनायां कचिदपि कविनान्नोऽकीर्तनात् तत्र कविनामकीर्तनसमुदाचारस्योपकमात् प्रागेव स कविः स्थित इति, उपलब्धेषु रूपकेष्वन्यतमस्य स्वपन्वासवदत्तस्य भासकृतित्वप्रसिद्ध्या तस्य तद्ग्पसवादिनामन्येषां च रूपकाणां कालिदास-भद्वाणाद्यपश्चोिकतो भास एव प्रणेतेति, तदुक्तिषु सर्वतो रसाभिष्यन्दिताया अतिसुक्षप्रसरतायाश्च दर्शनाद् वास्मीिकव्यासमुनिपणीतपुराणकाव्यसाधारणसर्वविधसौभाग्ययोगाच भासः संस्कृतमाषणकालिकः पुराणः कश्चिद् ऋषिद्यल्यो महाकविरिति, तस्य सर्वारमा कालिदासेनानुकरणात् स्वमाननीयेषु कविषु \* प्राथम्यनिर्देशाच रूपकिनिर्णासाधु-

मालविकामिमित्रप्रस्तावना द्रष्टव्या ।

मार्गप्रदर्शकतयोपजीन्यकवित्ववैशवः स एक एव कालिदासस्य मत आसीदिति, भासादितमात्रविप्रकृष्टोत्तरकालभवस्यापि कालिदासस्य तदनुकरणसमाहितस्य कृतौ भासकृतिकामनीयकमात्रायोगो भासपाकृतसजातीयपाकृतदर्शनं च न्या-य्यमिति, भासस्य कृतिषु पाणिनिविध्युत्तीर्णशन्दप्रयोगबाहुल्येऽपि पाणिनिविध्यक्तालिदासाद्यादरानुवृत्तेस्तिसिन् ऋषिप्रतिपत्तिः पुराभवदिति, उपलब्धन्नाव्यशास्त्रलक्षणादर्शनाद् रूपकेषु तन्मूलभूतेनान्येनैव नटस्त्रेण पाणिनिस्पृतेन भासानुस्रतेन भवितव्यमिति, भगवत्पतञ्जलिकाले व्याकरणपरिनिष्ठानात् संस्कृत्तमापणस्यास्तमितत्वाद् भासस्तरपाचीनो मवितुमर्हन् न्यायतः कात्यायनात् पाणिनेश्च पूर्वकालप्रभवोऽवश्यमङ्गीकर्तव्य इति, एवञ्च चाणक्यस्य प्रतिज्ञानाटिकागतस्रोकानुवादकत्वं भासस्य चाणक्यापेक्षया पूर्वतरकालिकत्वं च सुष्टृपपन्नमिति च।

एतेन यत् स्वमवासवदत्ते राजगृहस्योज्जियन्याः, तद्गतानामुदयज्ञाः नानां <sup>§</sup> च स्मरणं <sup>\*</sup>, यच प्रतिज्ञानाटिकायां वेणुवन-नागवनयोः, चारु-१५. भासकृतिषु रा- दत्ते <sup>¶</sup> पाटलीपुत्रस्य च स्मरणं, तत् तेषां भासकाला-जगृहाविस्मरणम्। दिप पूर्वकालिकत्वे गमकं द्रष्टव्यम् ।

कामं चारुदत्ते भासकालविमर्शानुकूलमपूर्व वस्तु यत्किमपि दृश्येतेति स्यात् केषाश्चित् प्रत्याशा , मया तु तत् परीक्षितवता तादशं न किश्चिदुपल-१६. चारुदत्तनाटकः व्यम् । स्वयमपि सहृदयैस्तत् सुपरीक्षं यथा स्यात् , तथा गतं किश्चित् । तद् अभिनवोपलव्धद्वितीयादर्शसाद्येन संशोध्य सुद्रणायार-व्यम् । त्रिचतुरैश्च मासैस्तद् रूपकमववयं प्रकाशितं भविष्यति ।

अस्ति पुराणतिहासादितोऽनुपलब्धचरः **मतिमानाटक**तृतीयाङ्कादपूर्वः कश्चिदर्थोऽधीतः मतिमागृहं नाम , यस्मिन् राज्ञामितकान्तानां रमणीयशिल्पाः शि-१७. प्रतिमानाटकाः लामय्यः मतिमाः स्थाप्यन्ते, पूज्यन्ते च देवकुलिकैः । सोऽयं धोतो वस्तुविशेषः । प्रतिमागृहकल्पनसमुदाचारो भासकाले स्थित इत्यवसीयते ।

एपु संवैष्विप रूपकेषु नायकाश्च तदीयाश्च गुणवत्तमा आश्रिताः । वृतं च तेषां मनोवाकायगतं तथा निर्दार्शतं, यथा व्युत्पित्सून् प्रति सदुपदेशदाने पर्यवस्येद्, न विपरीते । यत्तु \*अविमारकनाटके नायकस्य गुणवतोऽपि रात्रौ कन्यापुरलङ्घनं तस्करवत्, तदिप किश्चिद् गान्धर्वविवाहनिष्पत्त्यौपियकम्, 'एवं नाम साहसं बह्वपायमत-दर्हेण क्रतिधयापि पुसा मान्मथा विषया हठात् कारयन्तीति तेभ्यो दूरं भेतव्यम् ' इत्येवमात्मकसुपदेशमर्थाद् प्राह्मित्रुं समर्थमेव । चारुद्तन्तिष् किश्चिर् सदसत्पुरुषसमुदाचारव्युत्पादकमेव । अन्यानि तु रूपकाणि श्रीराम-कृष्ण-युधिष्ठिरोद्यनादीनां चिरतमाश्रितानि बुद्धिशिक्षणाय क्षमन्त एवेति सर्व रमणीयम् ।

"तत्र सिद्धा द्वितीयेऽहिन वाचि वक्षे दृष्टयां च प्रसादमुगळक्ष्य पुनरिप कथां प्रवर्त-येत् । ग्रुण्वत्यां चाहत्याविमारकशकुन्तळादीन्यन्यान्यिप लैकिकानि च कथयेत् तद्युक्तानि ।" (वास्त्या० कामसू० पारदारिक० अ० ४)

इयमस्य व्याख्या जयमङ्गला ---

"अग्निहोत्रके(नाः शा) ग्रिविरचरणं वधू नियुक्ता । सा च कृण्डातु स्थितेन मूर्तिमता ग्रिमा कामिता । जातगर्मा च ता श्र्युरः कुलदोषभयाद्य्यां तत्थाज । प्रसूता च (सह स्रुतेन ! सा सुतम् । तं) शबरसेनापितरपत्यबुद्ध्या संवधितवान् । तत्पुत्रश्वाजावि-कसमूहेन बालवयस्त्वात् कीडमानः परिप्रमन् कीरपानान्महावलोऽभूद्, येन शिद्युरेव हस्तप्रहणादजाविकं जघान । सेनापितरप्यन्वर्थमस्य नाम चकेऽविमारक इति । ततः प्रवृद्धयौवनः कदाचिद् राज्ञोऽप्रव्यां समावासितस्य दुहितरं हस्तिना व्यापाद्यमानां तं हत्वा ररक्षः । ततो जातोस्कष्ठा सा स्वयमेव पाणि प्राहितवती ।"

इति । वृहस्कथासारभूते कथासिरत्सागरे तु (११२ तमतरक्षे) अविमारकनामानुक्षेत्रेन कुरक्षी-चण्डालकथान्यथेव कथ्यते । यथा — प्रसेनजितो राज्ञः सुप्रतिष्ठितसंत्रे नगरे स्नुता कुरक्षी नामाभूत् । सा कदाचिदुद्याननिर्गता बन्धअष्टेन गर्जेन दन्तयोस्परि चिक्षिपे । परिचारे भयाद् विद्वते वीरः कोऽपि चण्डालकुमार आगस्यासिना द्युण्डा क्रिस्ता कुरक्षी ररक्ष । अथ तत्कासुक-स्यामो शर्रारं त्यक्तुं व्यवसितस्यामिना वारणम् । उक्तं चामिना—मम ब्राह्मणकन्यायां जाती रथ्यामुखे त्वं क्षितः चण्डालेरिवेक्षरिण परिवर्धित इति । अथ तस्मै राज्ञामिप्रेरितेन कुरक्षी दत्ता इति । नाटकोक्तात् कथायाः प्रकारादिति विक्षक्षणयोरनयोः प्रकारयोः किं मूळमिति न विद्यः ।

<sup>े</sup> अविमारकनाटकाशितम् अविमारकचरितं भारतादिषु न दश्यते । किन्तु तत्कथास्य-भावपर्यालोचनायां करिंमश्रिदार्षेतिद्वासप्रत्ये तेन वर्णितेन भाव्यमिति प्रतिभाति । स च भास-काले स्थितः पश्चाह्नप्तश्च नूतम् । कामसूत्रव्याख्यायां जयमङ्गलायां पारदारिकाधिकरणे चतुर्था-ध्याये अविमारकचरितमन्यथोक्तम् । यथा —

स एव व्यासदेश्यो भासो नाम महाकविराख्यानस्याख्यायिकाया महा-काव्यस्य वा शिख्पं नादद्रे इति स्वभवासवदत्तोपोद्धातोदाहृतभट्टवाणस्यक्ति-१९. भासस्य रूपकः स्वरसात् प्रतीयते । तद् यथातथा भवतु । रूपकशिल्पं निर्माणादरः। तु परमं स मेने, विचक्रमे च तस्मिन्नतिचतुरम् । रूपकं हि नाम दृश्यं च भवति श्रव्यं चेत्युभयगुणयोगात् प्रशस्ततरः सन्दर्भः । तत् सन्दर्भान्तराणां प्रकृतिश्च । अत एवाह काव्यास्त्रद्वारे वामनः—

''सन्दर्भेषु दशरूपकं श्रेयः'' (१. ३. ३०) इति, ''दशरूपकस्यैव हीदं सर्व विलसितं, यदुत कथाख्यायिके महाका-

व्यमिति" (१. ३. ३२)

#### इति च ।

एषां रूपकाणां प्रचारलोपं कारणमपि सम्भाव्यते । एषु हि पुरा प्रचरत्सु कवीनामवीचीनानां नाटकानि पादुर्भूतान्यासन् । तेषु च कविबहुमानात् , तद्-गुणप्रणयिनां सह्दयानामुपलालनात्, तदाश्रयभूतानां साहि-२०. भासरूपका-णामप्रचारः सुभा-त्याभिवर्धनव्यवसायिनां राज्ञां प्रयत्नविशेषाच प्रचारं लभमानेषु षितसङ्ग्रहेष्वस्मर-क्रमेण नवनवकाच्यानामाविभीवे प्रचारे च बहुलतामुपगते पु-राणानां रूपकाणां पचारः शनैः शनैः सङ्कुचन्नस्तमितः। यथा हि शास्त्रेषु गुण-महिष्ठाः पुराणा प्रत्था अताहशां नवीनग्रन्थानां प्रचारैः प्रतिहतप्रचारा नाममा-त्रक्षेडप्यविदिताः प्रायः सञ्जाताः, तथैव नवनवनाटकमन्थानामतिव्याप्तिवशाद् भासनाटकानि प्रायेण नामतोऽप्यविदितान्यासन् । कालिदासभट्टबाणाभ्यां तानि सामान्यतः प्रशंसन्धां काल्न्येन परिशीलितान्येव । तत्रालङ्कारिकवामनस्य काले स्वमवासवदत्तं प्रतिज्ञायौगन्धरायणं चासन्दिग्धं प्रचरितः; दण्डिनः काले बालचरितं चारुदत्तं च, ताभ्यां तद्भतः क्षेत्रानामुदाहरणात् । अभिनन वगुप्ताचार्येण नाट्यवेदविष्टतौ स्वभवासवदत्त-दरिद्रचारुदत्तयोनीमधेयस्यो-पादानात् स्थितस्तयोस्तत्काले प्रचारः । अन्यानि तु रूपकाणि वामनादीनां काले नूनं दुर्लभतां गतानि, अत एव, मन्ये, तद्गतं किमपि तैर्न समृतम्। ततो गच्छति काले सर्वाण्येतानि भासनाटकानि तथा गुहासु प्रसुप्तान्यभूवन् ।

यथा सुभाषिताविष्ठप्रभृतीनां कविस्किसङ्ग्रहग्रन्थानां सङ्कलयितारस्तान्यनुप-लभमानास्तद्गतानि पद्यानि नोदहार्षुः । यस्तु अविमारकपथमाङ्कगतः -

"धर्मः प्रागेव चिन्त्यः सचिवमतिगतिः प्रेक्षितन्या स्वबुद्धचा प्रच्छाद्यौ रागरोषी मृदुपरुषगुणौ काल्योगेन कार्यी । ज्ञेयं लोकानुवृत्तं परचरनयनैर्मण्डलं प्रेक्षितव्यं रक्ष्यो यत्नादिहात्मा रणशिरसि पुनः सोऽपि नावेक्षितव्यः ॥"

इति श्लोकः शाङ्गिथरपद्धतौ (श्लो० १४०५) मनाक्पाठभेदेन परिपठितः, सो-ऽविमारकनाटकमजानतैव शाङ्गिथरेण प्रसिद्धिमात्राधीतः स्वयन्थे सिन्नवेशितः । अत एव हि तेन तस्य कविभ्रन्थो वा तत्र नामतो निर्देष्टुं न पारितः । ये तु प्रकृतनाटकेप्वदृष्टाः श्लोकाः कृतिपये भाससम्बन्धित्वेन लिखिताः संभाषिताव-ल्यादौ, तेऽन्येषु भासनाटकेषु स्क्तिसङ्कलयितृभिरुपलब्धाः कामं स्युः। न हि भासेनास्मदुपलब्धानि त्रयोदशैव रूपकाणि निर्मितानि, न तु ततोऽधिका-नीत्यत्र प्रमाणमस्ति । अदृष्टभास्यनथैरेव वा तैर्भासीयत्वप्रवादविसम्भाद् भास-कृतत्वेन लिखिताः स्युः । सूक्तिसङ्कलियतारो हि क्षोकान् प्रसिद्धिमात्राधीत-रूपान् अन्थ्तोऽनधीतानिष सूक्तिसङ्गहेषु निवेशयन्ति । तस्माद् बहुभ्यो वर्ष-पूरोभ्यः प्रागेव प्रकृतनाटकानां प्रचारः परिलुप्त इत्यवसीयते ।

अस्ति तावत् काचिदस्मिन् देशे कुशीलवजातिः 'चाक्यार्' इति देश-भाषासंज्ञिता । सा नागानन्दनाटकस्य मन्त्राङ्कगटकस्य च पतिज्ञायौगन्धरा-२१. भासनाटकानां यणतृतीयाङ्कम्तस्याभिनयकौतुकं देवालयोत्सवे काचित् कचिद्द्यापि कयापि रीत्या समाचरन्ती दृश्यते । मनत्राङ्क केरलेष्वादरः। इति च तद्मिनेतृणां व्यवद्यारः । प्रतिज्ञायौगन्धरायणस्य तृतीयोऽङ्को यौग-न्धरायणप्रयुक्तमन्त्रप्रधान इति ऋत्वा मन्त्राङ्क इति तैर्व्यवहृतं इति प्रतिमाति । किन्त्वभिनेतार एते प्रतिज्ञायौगन्धरायणं मन्त्राङ्कस्य तदन्तर्गतत्व च न जान-न्ति । नूनं , भासनाटकानां यदा प्रचारोऽवर्तत , तदानीमेवात्र देशे विद्वांसः प्रतिज्ञानाटिकातो मन्त्राङ्कमुद्घृत्य नागानन्द्रस्येव तस्य प्रयोगपद्धति प्रस्थापया-म्बभूवुः । कालकमेण तु लुप्यमाने नाटकचकपचारे मन्त्राङ्कस्याकरस्मृतिरिप प्रयोक्तृपरम्परायामस्तं गता ।

ल्ठप्तप्रचाराणामप्येषामादर्शः कोऽपि कोऽप्याखुवभ्रिचर्वितरोषो वा, जीर्ण-पत्रो वा भारते कचित् कचित्र खल्ज नूनं न विद्यते; यथैतस्यातर्कितो जनपदे-ऽस्मिन दृष्ट उपलम्भः, तथान्येप्विप जनपदेषु तस्य सम्भ-२२. भासनाटकाद-वसम्भावनात् । अन्यत्रैतदनुपलम्भो हि आ कश्मीरतः र्शानां भारतखण्डे का-प्रतिजनपदं गृहे गृहे तदुपलम्भं प्रति विचयकरणानिश्चेतुं पि कापि बत्तिसम्भा-वना ।

शक्यो नान्यथा।

तस्येतस्य पुराणनाटकरत्नस्तोमस्य पुरावृत्तचिन्तानुकूलवस्तुमहाखनेः सक-लकन्यपजीन्यगुणसमुज्ज्वलस्येदम्प्रथम उपलम्भो यदस्मिन् राज्ये सञ्जातः, तत्र

२३. विश्वराज्ये ना-टकचकस्य प्रथमोपल-म्भे हेलुरुपीद्धातनिग-सनं च ।

हेतरिदानीमभिधातन्योऽवशिष्यते । स च न मृग्यः, यतः पुरुपकार-व्यक्तिविवेक-दुर्घटवृत्ति-जयमङ्गलामभृतीनाम-स्माभिः प्रकाशितानां, भोजव्याकरण-नाट्यवेदविष्टति-मञ्जुश्रीमुलतन्त्रादीनां च प्रकाशयिष्यमाणानामपूर्वप्रन्था-

नामुपळम्मं प्रति हेतोः स नातिरिक्तो भवितुमर्हः । अस्मिन् हि देशे प्राङ्खो राजानोऽन्ये चाभिजाताः प्रयत्नेन प्रन्थान् संगृह्य गृहेष्वरक्षन् । तद्वंद्रयाश्च विरन लसंस्कृतप्रचारेऽप्यस्मिन् काले जीर्णत्रुटितपत्राणामपि तेषां रक्षणे नोदासते प्रायः। स एष देशेऽस्मिन्नपूर्वभन्थानामुपलम्भे हेतुः । अपरश्चासौ तत्र मूर्धीभिषिक्तो हेतु-रस्ति, यत् कल्याणाभिनिवेशिनः कृपानिधेर्महामिहन्नो विश्वमण्डलं धर्मेण परि-पालयतः श्रीमुलकमहाराजस्य भाग्यं नाम, यद्वशात् तस्य चिरन्तनमहाप्रन्थप-त्युज्जीवनजन्यं पुण्यं, यश्रश्च सर्वविधजगदुपकारकरणप्रभवसुपचीयते नित्यम् ॥

> वहुप्रपञ्चनीयोऽर्थ इत्थं संक्षिप्य दर्शितः। एष चेत् परितोपाय विदुषां कृतिनो वयम् ॥

अनन्तशयनम् १-४-१९१४ (

त. गणपतिशास्त्री.

## निवेदना।

### पतिमानाटकस्य संशोधनाधारमृता आदर्शप्रन्था एते —

१. राजकीयमन्थशालास्थो जीणेत्रुटितपत्रः क. संज्ञः

२. कैलासपुरगोविन्दिपारोटिसम्बन्धी जीर्णत्रुटितपत्रः ख. संज्ञः.

३. तथा तथा ग. संज्ञः.

४. पन्तलराजस्वामिकोऽसमम्रो व्याकुलितपश्रो घ. संज्ञः.

५. ताळमण्मठीयकृष्णतन्त्रिस्वामिको जीर्णपत्रो ङ. संज्ञः.

सर्व एते तालपत्रात्मकाः केरलीयलिपयोऽतिमात्रवृद्धाश्च ।



#### ॥ श्रीः ॥

श्रीगणेशाय नमः।

#### महाकविश्रीभासप्रणीतं

# प्रतिमानाटकम् ।

(नान्यन्ते ततः प्रविशाति सूत्रधारः)

#### सूत्रधारः —

<sup>\*</sup>सीताभवः पातु सुमन्त्रतुष्टः

सुग्रीवरामः सहलक्ष्मणश्च ।

यो रावणार्यप्रतिमश्च देव्या

विभीषणात्मा भरतोऽनुसर्गम् ॥ १ ॥

(नेपथ्याभिमुखमवलोक्य)

आर्थे! इतस्तावत्।

<sup>\*</sup> सीताभव इति । सीतायाः भवः क्षेमः तद्वेतुरिखर्थः । सुमन्त्रतुष्टः शोभनमन्त्रसुदितः सहरुक्ष्मणः लक्ष्मणसाइतः सुप्रीवः शोभनकण्ठश्वासौ रामश्र सुप्रीवरामः कर्ता भरतश्च देव्या सीतया सह । सहार्थयोग इयं तृतीया । अनुसर्ग जन्मिन जन्मिन, सर्गशब्दस्य सृष्ट्यर्थत्वात् । पातु रक्षतु, अस्मानिति शेषः ।शीरामं विशिनष्टि—यः रावणार्यप्रतिसः । रावणारिश्वासावप्रतिमश्चे-ति कर्मधारयः । विभीषणः अभक्तभयक्कर आत्मा यस्य स तथाभूतः । भवतीति शेषः । अथवान्न सीता सुमन्त्र-सुप्रीव -राम -लक्ष्मण -रावण -विभीषण -भरताख्वानि पात्राणि मुद्रालक्कारमङ्गया सूचितानि ।

(प्रविश्य)

नटी — (क) अय्य! इअहि।।

सूत्रधारः — आर्थे! इममेवेदानीं शरत्कालमिकृत्य गीय-तां तावत् ।

नटी — (ख) अय्य! तह। (गायति)

सूत्रधारः — अस्मिन् हि काले,

चरति पुलिनेषु हंसी काशांशुकवासिनी सुसंहष्टा ।

(नेपध्ये)

(ग) अय्य! अय्य!

(आकर्ण्य)

सूत्रधारः — भवतु , विज्ञातम् ।

मुदिता नरेन्द्रभवने त्वरिता प्रतिहाररक्षीव ॥ २ ॥

(निष्त्रान्तौ)

स्थापना

<sup>(</sup>क) आर्थ! इयमसि ।

<sup>(</sup>ख) आर्य! तथा।

<sup>(</sup>ग) आर्य! आर्य!

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) अय्य! को इह कञ्चुईआणं सण्णि-हिदो।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — भवति ! अयमस्मि । किं क्रियताम् ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य! महाराओ देवासुरसङ्गामेसु अ-प्पडिहदमहारहो दसरहो आणवेदि — सिग्वं मट्टिदारअ-रस रामस्स रज्जप्पहावसङ्गोअकारआ अहिसेअसम्भारा आ-णीअन्तु त्ति।

काञ्चुकीयः — भवति ! यदाज्ञप्तं महाराजेन , तत् सर्वे सङ्काल्पितम् । पश्य ,

छत्रं सन्यजनं सनन्दिपटहं भद्रासनं कल्पितं न्यस्ता हेममयाः सदर्भकुसुमास्तीर्थाम्बुपूर्णो घटाः। युक्तः पुष्यस्थश्च मन्त्रिसहिताः पौराः समस्यागताः सर्वस्यास्य हि \*मङ्गलं से भगवान् वेद्यां वसिष्टः स्थितः॥३॥

<sup>(</sup>क) आर्थ ! क इह काञ्चुकीयानां सिनिहितः ।

<sup>(</sup>ल) आर्थ ! महाराजो देवासुरसङ्गामेष्वप्रतिहतमहारथो दशरथ आज्ञापय-ति — शित्रं भर्तृदारकस्य रामस्य राज्यप्रभावसंयोगकारका अभिषेकसंभारा आ-नीयन्तामिति ।

 <sup>&#</sup>x27;हि' क. ख. ग. घ. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;मङ्गलस्य' इति पठितुं युक्ततरम् ।

प्रातिहारी — (क) जइ एव्वं, सोहणं किदं। काञ्चुकीयः — हन्त भोः!

इदानीं भूमिपालेन कृतकृत्याः कृताः प्रजाः । रामाभिधानं मेदिन्यां शशाङ्कमभिषिञ्चता ॥ ४ ॥

प्रतिहारी — (ख) तुवरदु तुवरदु दाणि अय्यो । काञ्चुकीयः — भवति ! इदं त्वर्यते । (निष्कान्तः)

प्रतिहारी — (परिक्रम्यावलोक्य) (ग) अय्य! संभवअ! संभव-अ! गच्छ, तुवं पि महाराअवअणेण अय्यपुरोहिदं जहोपआ-रेण तुवारेहि। (अन्यतो गत्वा) सारसिए! सारसिए! सङ्गीदसाळं गच्छिअ नाडईआणं विण्णवेहि — काळसंवादिणा णाडएण स-जा होह ति। जाव अहं वि सव्वं किदं ति महाराअस्स णिवेदेमि। (निष्कान्ता)

<sup>(</sup>क) यद्येवं, शोभनं कृतम् ।

<sup>(</sup>ख) व्वरतां त्वरतामिदानीमार्यः ।

<sup>(</sup>ग) आर्थ ! संभवक ! संभवक ! गच्छ, त्वमिप महाराजवचनेनार्थपुरोहितं यथोपचारेण त्वरय । सारसिके ! सारसिके ! सङ्गीतशालां गत्वा नाटकीयानां विज्ञापय — काल्संवादिना नाटकेन सज्जा भवतेति । यावदहमिप सर्वे कृतमिति महाराजाय निवेदयामि ।

१. 'दु अ' क, ख. ग, घ. पाठ:.

(ततः प्रविशासवदातिका वल्कलं गृहीत्वा)

अवदातिका — (क) अहो अचाहिदं। परिहासेण वि इमंं वक्कळं उवणअन्तीए मम एत्तिअं भअं आसी, किं पुण ळो-भेण परधणं हरन्तस्स । हसिदुं विअ इच्छामि । ण खु एआ-इणीए हसिद्व्वं।

(ततः प्रविशति सीता सपरिवारा)

सीता — (व) हज्जे! ओदादिआ परिसङ्किदवण्णा विअ दि-स्सइ। किंगुहु विअ एदं।

चेटी — (ग) भट्टिणि ! सुळहावराहो परिअणो णाम । अव-रज्झा भविरसदि ।

सीता — (घ) णहि णहि, हसिदुं विअ इच्छदि।

<sup>(</sup>क) अहो अत्याहितम् । परिहासेनापीमं वल्कलमुपनयन्त्या ममैतावद् भ-यमासीत् , किं पुनर्लोमेन परधनं हरतः । हसितुमिवेच्छामि । न ख्ल्वेकाकिन्या हासितन्यम् ।

<sup>(</sup>स) हुन्ने ! अवदातिका परिहाद्वितवर्णेव दृश्यते । किन्नुसिव्ववैतत् ।

<sup>(</sup>ग) भिट्टिनि! सुलभापराधः परिजनो नाम । अपराद्वा भिविष्यिति ।

<sup>(</sup>घ) नहि नहि, हसितुमिवेच्छाति ।

१. 'दे व' ख. पाठः.

अवदातिका — (उपस्य) (क) जेदु भट्टिणी । भट्टिणि ! ण सु अहं अवरज्झा ।

सीता — (ख) का तुमं पुच्छिद । ओदादिए! कि एदं वाम-हत्थपारगिहिदं ।

अवदातिका — (ग) भट्टिणि ! इदं वक्कळं । सीता — (घ) वक्कळं किस्स आणीदं ।

अवदातिका — (ङ) सुणादु भिट्टणी। णेवच्छपाळिणी अ-य्यरेवा णिव्वत्तरङ्गप्पओअणं असोअरुक्तस्स एकं किसळअं अह्मेहि जाइदा आसि। ण अ ताए दिण्णं। तदो अरिहदि अवरा-हो त्ति इदं गहिदं।

सीता — (च) पावअं किदं। गच्छ, णिय्यादेहि।

<sup>(</sup>क) जयतु भट्टिनी । भट्टिनि ! न खल्वहमपराद्धा ।

<sup>(</sup>ख) का त्वां पुच्छति । अवदातिके ! किमेतद् वामहस्तपरिगृहीतम् ।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनि! इदं वल्कलम् ।

<sup>(</sup>घ) वल्कलं कस्मादानीतम्।

<sup>(</sup>ङ) शृणोतु भिट्टना । नेपथ्यपालिन्यार्यरेवा निर्वृत्तरङ्गप्रयोजनमशोकवृक्ष -स्यैकं किसळयमस्माभिर्याचितासीत् । न च तथा दत्तम् । ततोऽर्हत्यपराध इती-दं गृहीतम् ।

<sup>(</sup>च) पापकं कृतम् । गच्छ, निर्यातय ।

१. 'वं ' ग. घ. इ. पाठः.

. अवदातिका — (क) भट्टिणि! परिहासणिमित्तं खु मए एदं आणीदं।

सीता — (ख) उम्मत्तिए ! एव्वं दोसो वङ्कइ। गच्छ, णिय्या-देहि णिय्यादेहि ।

अवदातिका — (ग) जं भट्टिणी आणवेदि । (प्रस्थाताम-च्छाति)

सीता — (घ) हैळा ! एहि दाव।

अवदातिका -- (ङ) भट्टिणि ! इअह्मि।

सीता — (च) हळा! किंणुहु मम वि दाव सोहिद।

अवदातिका — (छ) भट्टिणि! सन्वसोहणीअं सुरूवं णा-म<sup>\*</sup>। अळङ्करोद्ध भट्टिणी।

<sup>(</sup>क) भद्दिनि ! परिहासनिमित्तं खलु मयैतदानीतम् ।

<sup>(</sup>ख) उन्मत्तिके ! एवं दोषो वर्धते । गच्छ, निर्यातय निर्यातय ।

<sup>(</sup>ग) यद् भट्टिन्याज्ञापयाति ।

<sup>(</sup>घ) हळा! एहि तावत्।

<sup>(</sup>ङ) भट्टिनि! इयमस्मि ।

<sup>(</sup>च) हला ! किन्नुखल्ल ममापि तावच् शोभते ।

<sup>(</sup>छ) भिंदिनि ! सर्वशोभनीयं सुरूपं नाम । अळङ्करोतु भिंदिनी ।

१. भेहें। ए' ङ. पाठः २. 'त्ति' क. स्त. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;सर्वशोभनीयं सुरूपं नाम' इत्यस्यैवार्थस्य विवरणं 'किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम्' (शाकु. अङ्क. १) इति ।

सीता — (क) आणेहि दाव। (गृहीलाइंकस) हळा! पेक्ख, किं दाणिं सोहिद ।

अवदातिका — (ल) तव खु सोहिंदि णाम । सोविण्णि-अं विअ वक्कळं संबुत्तं ।

सीता — (ग) हुन्ने ! तुवं किञ्च ण भणासि ।

चेटी -- (घ) णत्थि वाआए पओअणं । इमे पहरिसिदा तणूरुहा मन्तेन्ति । (पुलकं दर्शयित)

सीता — (ह) हुझे ! आर्देसअं दाव आणेहि ।

चेटी — (च) जैं भट्टिणी आणवेदि । (निष्क्रम्य प्रविश्य) भ-ट्टिणि ! अअं आदंसओ ।

- (क) आनय तावत् । हला ! पश्य, किमिदानीं शोभते ।
- (ख) तव खल्ल शोभते नाम । सौवर्णामिव वल्कलं संवृत्तम् ।
- (ग) हुझे ! त्वं किश्चित्र भणसि ।
- (घ) नास्ति वाचा प्रयोजनम् । इमानि प्रहृषितानि तन्रुरुहाणि मन्त्रयन्ते ।
- (ङ) हुने ! आदर्श तावदानय ।
- (च) यद् भाद्दिन्याज्ञापयति । भद्दिनि ! अयमाद्रशः ।

 <sup>&#</sup>x27;दस्सअं' ङ. पाठः. २. 'तह। (नि' ग. पाठः.

सीता — (चटीमुखं विलोक्य) (क) चिट्ठदु दाव आदंसओ। तुवं कि वि वत्तुकामा विअ।

चेटी — (ख) भट्टिणि ! एवं मए सुदं । अय्यबाळाँई कश्चुई भणादि — अहिसेओ अहिसेओ ति ।

सीता — (ग) कें। वि भट्टा रज्जे भविस्सदि।

(प्रविश्यापरा)

चेटी — (घ) भट्टिणि ! पिअक्खाणिअं पिअक्खाणिअं । सीता — (ङ) किं किं पिडिच्छिअ मन्तेसि । चेटी — (च) भट्टिदारओ किळ अहिसिन्चीअदि । सीता — (छ) अवि तादो कुसळी ।

<sup>(</sup>क) तिष्ठतुंतावदादर्शः । त्वं किमपि वक्तुकामेव ।

<sup>(</sup>ख) मिट्टिनि ! एवं मया श्रुतम् । आर्यबालाकिः कञ्चुकी भणाते — अभिषे-कोऽभिषेक इति ।

<sup>(</sup>ग) कोऽपि भर्ता राज्ये भविष्यति ।

<sup>(</sup>घ) भट्टिनि ! प्रियाख्यानकं प्रियाख्यानकम् ।

<sup>(</sup>ङ) किं किं प्रतीष्य मन्त्रयसे ।

<sup>(</sup>च) भर्तृदारकः किलाभिषिच्यते ।

<sup>(</sup>छ) अपि तातः कुशली।

१. 'भोदु दाणि आ' ख. पाठः. २. 'किश्चि व' इ. पाठः. ३. 'ई कहेदि' ग. इ. पाठः. ४. 'कोचि भ' ख. ग. पाठः. ५. 'पेकझा' ख. पाठः, ६. 'किम्।' इ. पाठः.

चेटी — (क) महाराएणी एव्व अहिसिक्वीअदि।

सीता — (ख) जइ एव्वं, दुदीअं मे पिअं सुदं । विसाळ-दरं उच्छङ्गं करेहि ।

चेटी — (ग) भट्टिणि! तह। (तथा करोति)

सीता — (आभरणान्यवमुच्य ददाति)

चेटी — (व) भट्टिणि ! पटहसदो विअँ।

सीता — (ङ) सो एव्व।

चेटी — (च) एकपदे ओघटिअ तुह्णीओ पटहसदो संवुत्तो।

- (क) महाराजेनैवाभिषिच्यते ।
- (ख) यद्येवं, द्वितीयं में प्रियं श्रुतम् । विशालतरमुत्सङ्गं कुरु ।
- (ग) भट्टिनि! तथा।
- (घ) भिट्टीन ! पटहराब्द इव ।
- (ङ) स एव ।
- (च) एकपदे अवधदृय तृष्णीकः पटहशब्दः संवृत्तः।

१. 'ण खु अ' क. पाठः. २ 'हि। (आभरणानि प्रयच्छिति) हं पटहसहो विश्व । अव-दातिका-किण्णुख एक' ख. पाठः. ३. 'ति) हं प' ग. पाठः. ४. 'अ। चेटी — भिट्ट-णि! किण्णुख एक' ग. पाठः.

सीता —— (क) कोणुख उग्घादो अहिसेअस्स । अहव बहुबुत्तन्तौणि राअउळाणि णाम ।

चेटी — (ख) भट्टिणि! एवं मए सुदं — भट्टिदारअं अहि-सिश्चीअ महाराओ वणं गमिस्सदि त्ति ।

सीता — (ग) जइ एव्वं, णै सो अहिसेओ, मुहोदअं णाम।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः - हन्त भोः!

आरब्धे पटहे स्थिते गुरुजने भद्रासने लिङ्घिते

\*स्कन्धोच्चारणनम्यमानवदनप्रच्योतितोये घटे ।
राज्ञाह्रय विसर्जिते माये जनो धैर्येण मे विस्मितः
स्वः पुत्रः कुरुते पितुर्यदि वचः कस्तत्र भो! विस्मयः॥५॥

<sup>(</sup>क) कोनुखळूद्धातोऽभिषेकस्य । अथवा बहुवृत्तान्तानि राजकुलानि नाम ।

<sup>(</sup>स) भट्टिनि ! एवं मया श्रुतं — भर्नुदारकमभिषिच्य महाराजो वनं गिम-ष्यतीति ।

<sup>(</sup>ग) यद्येवं, न सोऽभिषेकः, मुखोदकं नाम।

 <sup>&#</sup>x27;न्तराणि'ख. पाठः. ३. 'ण एसी अहिसेओदओ' क. ख. ग. पाठः.

<sup>\*</sup> स्कन्धोचारणेन शिरस्तेचनसीकयीय स्कन्धादृष्वं नीत्वेलर्थः । नम्यमानाद् वदनात् प्रच्यो-तितुं शीलमस्येति तथाभूतं तोयं यस्य तिसम् । अथवा स्कन्धोचारणेलस्य स्कन्धानां विस-ष्ठादीनां प्रधानानामुचारणेन तत्कृतमन्त्रोचारणं पुरस्कृत्येलर्थः । शेषं पूर्ववत् ।

विश्रम्यतामिदानीं पुत्रेति स्वयं राज्ञा विसर्जितस्यापनीतभारो-च्छ्वसितमिव मे मनः । दिष्ट्या स एवास्मि रामः, महाराज एव महाराजः । यावदिदानीं मैथिलीं पत्र्यामि ।

अवदातिका — (क) मिट्टिणि ! मिट्टिदारओ खु आअच्छ-इ। णावणीदं वक्कळं।

रामः — मैथिलि ! किमास्यते ।

सीता — (ख) हं अय्यउत्तो । जेदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि ! आस्यताम् । <sup>(उपविशति)</sup>

सीता — (ग) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (उपविशति)

अवदातिका — (घ) भट्टिणि! सो एव्व भट्टिदारअस्स वेसो। अळिअं विअ एदं भवे।

सीता — (ङ) तादिसो जणो अळिअं ण मन्तेदि । अहव बहुबुत्ताणि राजउळाणि णाम ।

<sup>(</sup>क) भिंदिन ! भर्तृदारकः खल्वागच्छति । नापनीतं वल्कलम् ।

<sup>(</sup>ख) हम् आर्यपुत्रः । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>ग) यद् आर्यपुत्र आज्ञापयाति ।

<sup>(</sup>घ) भि्टानि! स एव भर्तृदारकस्य वेपः । अलीकिमिवैतद् भवेत् ।

<sup>(</sup>ङ) तादशो जनोऽलीकं न मन्त्रयते । अथवा बहुवृत्तानि राजकुलानि नाम।

१. 'मास्यसे' क. पाठः., 'मस्यसे' ङ. पाठः,

रामः — मैथिलि! किमिदं कथ्यते।

सीता — (क) णखु किञ्च । इअं दारिआ भणादि — अहिसेओ अहिसेओ त्ति ।

रामः — अवगच्छामि ते कौतूहलम् । अस्यभिषेकः । श्रूयताम् । अद्यास्मि महाराजेनोपाध्यायामात्यश्रकृतिजनसम्भभेकश्रकारसंक्षितं कोसलराज्यं कृत्वा बाल्याभ्यस्तमङ्कमारोप्य मातृगोत्रं स्निग्धमीभाष्य पुत्र ! राम ! प्रतिगृह्यतां राज्यम् इत्युक्तः ।

सीता — (ख) तदाणीं अय्यउत्तेण किं भणिदं।

रामः — मैथिछि! त्वं तावत् किं तर्कयासि।

सीता — (ग) तक्केमि अय्यउत्तेण अभिणअ किश्वि दिग्घं णिस्सिसिअ महाराअस्स पादमूळेसु पडिअं ति ।

रामः — सुष्ठु तर्कितम् । अल्पं तुल्यशीलानि द्वन्द्वानि स्-ज्यन्ते । तत्र हि पादयोरस्मि पतितः।

<sup>(</sup>क) नखल किश्चित् । इयं दारिका भणति — अभिषेकोऽभिषेक इति ।

<sup>(</sup>ख) तदानीमार्यपुत्रेण किं भाणितम् ।

<sup>(</sup>ग) तर्कयाम्यार्थपुत्रेणाभणित्वा किश्चिद् दीर्घ निःश्वस्य महाराजस्य पादम्खयोः पतितामिति ।

१. 'मिभभा' ग. इ. पाठ:. २. 'अ तादस्स पादेसु ' घ. इ. पाठ:.

समं बाष्पेण पतता तस्योपिर ममाप्यघः । पितुर्मे क्वेदितौ पादौ ममापि क्वेदितं शिरः ॥ ६ ॥

सीता --(क) तदो तदो ।

रामः — ततोऽप्रतिगृद्यमाणेष्वनुनयेषु आसन्नजरादोषैः स्वैः प्राणैरस्मि शापितः ।

सीता — (ख) तदो तदो ।

रामः — ततस्तदानीं,

शत्रुझलक्ष्मणगृहीतघटेऽभिषेके छत्रे स्वयं नृपतिना रुदता गृहीते। सम्झान्तया किमपि मन्थरया च कर्णे राज्ञः शनैरभिहितं च न चास्मि राजा॥७॥

सीता — (ग) पिअं मे । महाराओ एव्य महाराओ , अ-य्यउत्तो एव्य अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिछि! किमर्थं विमुक्तासङ्कारासि । सीता — (व) ण खु दाव आवज्झामि ।

<sup>(</sup>क) ततस्ततः।

<sup>(</sup>ख) ततस्ततः।

<sup>(</sup>ग) त्रियं मे । महाराज एव महाराजः , आर्यपुत्र एवार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>घ) न खलु तावदाबधामि।

रामः — न खलु । प्रत्यग्रावतारितैर्भूषणैर्भवितन्यम् । तथाहि —

> कर्णों त्वरापहृतभूषणभुग्नपाशौ संस्रंसिताभरणगौरतछौ च हस्तौ। एतानि चाभरणभारनतानि गात्रे स्थानानि नैव समतामुपयान्ति तावत्॥८॥

सीता — (क) पारेदि अय्यउत्तो अळिअं पि सच्चं विअ मन्तेद्वं ।

रामः — तेन हि अलङ्कियताम् । अहमादर्शे धारियण्ये । (तैर्थे। कृत्वै। निर्वेण्ये) तिष्ठ ।

आदर्शे वल्कलानीव किमेते सूर्यरस्मयः । इसितेन परिज्ञातं क्रीडेयं नियमस्पृहा ॥ ९ ॥

अवदातिके! किमेतत्।

अवदातिका — (ल) भट्टा! किण्णुहु सोहदि ण सोहदि त्ति कोदृहळेण आबज्झा।

रामः — मैथिलि! किमिदमिक्ष्वाकूणां वृद्धालङ्कारस्त्वया धार्यते । अस्यस्माकं प्रीतिः । आनय ।

<sup>(</sup>क) पारयत्यार्यपुत्रोऽलीकमपि सत्यमिव मन्त्रयितुम्।

<sup>(</sup>ख) भर्तः! किन्नुखल्ल शोभते न शोभते इति कौत्हलेनाबद्धानि ।

<sup>1. (</sup>आदर्शे गृहीत्वा निर्वर्ण्ये' घ. पाठः. २. 'था कुर्वन्)' क. पाठः. ३. 'त्वा आदर्शे विलोक्य)' ग. पाठः.

सीता — (क) माखु माखु अय्यउत्तो अमङ्गळं भणादु । रामः — मैथिछि! किमर्थं वारयसि ।

सीता — (ल) उज्झिदाहिसेअस्स अय्यउत्तरस अमङ्गळं विअ मे पडिहादि ।

रामः --

मा स्वयं मन्युमुत्पाच परिहासे विशेषतः । शरीरार्धेन मे पूर्वमाबद्धा\* हि यदा त्वया ॥ १०॥

(नेपध्ये)

हा हा महाराजः।

सीता — (ग) अय्यउत्त! किं एदं।

रामः — (आकण्यी)

नारीणां पुरुषाणां च निर्मर्यादो यदा ध्वनिः। सुन्यक्तैः प्रभवामीति मूले दैवेन ताडितम्॥ ११॥

- (क) माखलु माखल्वार्यपुत्रे।ऽमङ्गलं भणतु ।
- (ख) उज्झिताभिषेकस्यार्थपुत्रस्यामङ्गलमिव मे प्रतिभाति।
- (ग) आर्यपुत्र! किमेतत्।

৭. 'क्तं प्र' ग. घ ड. पाठः.

बल्कला इति शेषः ।

#### तूर्णे ज्ञायतां शब्दः।

With growth when the car

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — परित्रायतां परित्रायतां कुमारः ।

रामः — आर्य! कः परित्रातव्यः।

काञ्चुकीयः — महाराजः।

रामः — महाराज इति । आर्य! ननु वक्तव्यम् एकशरी-रसंक्षिप्ता पृथिवी रक्षितन्येति । अथ कुत उत्पन्नोऽयं दोषः ।

काञ्चुकीयः -- स्वजनात्।

रामः — स्वजनादिति । हन्त नास्ति प्रतीकारः ।

शरीरेऽरिः प्रहरति हृदये स्वजनस्तथा । कस्य स्वजनशन्दो मे लज्जामुत्पादयिष्यति ॥ १२ ॥

काञ्चकीयः — तत्रभवसाः कैकेय्याः।

रामः — किमम्बायाः । तेन हि उदर्केण गुणेनात्र भवि-तन्यम् ।

काञ्चुकीयः - कथमिव।

रामः --- श्रुयतां,

यस्याः शकसमो भर्ता मया पुत्रवती च या । फरुं कस्मिन् स्पृहा तस्या येनाकार्यं करिष्यति ॥ १३॥ काञ्चुकीयः — कुमार! अलमुपहतासु स्त्रीबुद्धिषु स्व-मार्जवसुपनिक्षेप्तम्। तस्या एव खलु वचनाद् भवद्भिषेको निवृत्तः।

रामः — आर्य ! गुणाः खल्वत्र । काञ्चुकीयः — कथमिव ।

रामः — श्रूयतां ,

वनगमननिवृत्तिः पार्थिवस्यैव ताव-न्मम पितृपरवत्ता बाल्रभावः स एव । नवनृपतिविमर्शे नास्ति शङ्का प्रजाना-मर्थे च न परिभोगैर्विश्वता भ्रातरो मे ॥ १४ ॥

काञ्चुकीयः — अथ च तयानाहृतोपसृतया भरतोऽभि-षिच्यतां राज्य इत्युक्तम् । अत्राप्यलोभः ।

रामः -- आर्य ! भवान् खल्वस्मत्पक्षपातादेव नार्थमपेक्ष- ते । कुतः,

शुल्के विपणितं राज्यं पुत्रार्थे यदि याच्यते । तस्या लोभोऽत्र नास्माकं आतृराज्यापहारिणाम् ॥१५॥

काञ्चुकीयः — अथ ।

रामः - अतः परं न मातुः परिवादं श्रोतुभिच्छामि । म-

१. 'थन चप' इ. पाठः. १. 'बेक्ष' ग. पाठः.

हाराजस्य वृत्तान्तस्तावदिभिधीयताम् । काञ्चुकीयः — तैतस्तदानीं ,

> शोकादवचनाद् रोज्ञा हस्तेनैव विसर्जितः । किमप्यभिमतं मन्ये मोहं च नृपतिर्गतः ॥ १६ ॥

रामः — कथं मोहमुपगतः ।

(नेपध्ये)

कथं कथं मोहमुपगत इति । यदि न सहसे राज्ञो मोहं धनुः स्पृश मा दया

रामः — (आकर्ण्य पुरतो विलोक्य)

अक्षोभ्यः क्षोभितः केन लक्ष्मणो वैर्यसागरः। येन रुष्टेन परयामि शताकीर्णमिवाप्रतः॥ १७॥

(ततः प्रविशति धनुर्बाणपाणिर्रुक्ष्मणः)

स्वक्ष्मणैं: — (सकोषम्) कथं कथं मोहसुपगत इति ।

यदि न सहसे राज्ञो मोहं धनुः स्पृश मा दया

स्वजनिभृतः सर्वोऽप्येवं मृदुः परिभूयते। अथ न रुचितं मुझ त्वं मामहं कृतनिश्चयो युवतिरहितं लोकं कर्तुं यतश्ललिता वयम्॥ १८॥

 <sup>&#</sup>x27;श्रूयतां, शो' ख. पाठः.
 'राजा ह' क. ख. घ. इ. पाठः.
 'धरः सक्रोधो-क' क. इ. पाठः.
 'पः—क' क. इ. पाठः.

सीता — (क) अय्यउत्त! रोदिदव्वे काळे सोमित्तिणा ध-णू गहीदं। अपुव्वो खु से आआसो।

रामः — सुमित्रामातः ! किमिदम् ।

लक्ष्मणः -- कथं कथं किमिदं नाम।

क्रमप्राप्ते हते राज्ये भुवि शोच्यासने नृपे। इदानीमिप सन्देहः किं क्षमा निर्मनस्विता॥ १९॥

रामः — सुमित्रामातः ! अस्मद्राज्यभ्रंशो भवत उद्योगं जनयति । आः, अपण्डितः खलु भवान् ।

> भरतो वा भवेद् राजा वयं वा ननु तत् समम्। यदि तेऽस्ति धनुःश्लाघा स राजा परिपाल्यताम्॥२०॥

लक्ष्मणः — न शक्नोमि रोषं धारियतुम् । भवतु भवतु । गच्छामस्तावत्। (प्र<sup>स्थितः)</sup>

### रामः ---

त्रैलोक्यं दग्धुकामेव ललाटपुटसंस्थिता। भुकुटिर्लक्ष्मणस्यैषा <sup>‡</sup>नियतीव न्यवस्थिता॥ २१॥

<sup>(</sup>क) आर्थपुत्र ! रोदितन्ये काळे सौंमित्रिणा धनुर्गृहीतम् । अपूर्वः खल्व-स्यायासः ।

<sup>‡</sup> नियतीव विधिरिव व्यवस्थिता अशक्यप्रतिविधाना । नियतिशब्दस्य क्तिजन्तत्वात् 'कृदिकारादक्तिनः' इति ङीप् ।

सुमित्रामातः! इतस्तावत्।

लक्ष्मणः — आर्य! अयमस्मि ।

रामः — भवतः स्थैर्यमुत्पादयता मयैवमभिहितम् । उच्य-तामिदानीम् ।

> ताते धनुर्नमिय\* सत्यमवेक्षमाणे मुखानि मातिर शरं स्वधनं हरन्त्याम् । दोषेषु बाह्यमनुजं भरतं हनानि कि रोषणाय रुचिरं त्रिषु पातकेषु ॥ २२ ॥

लक्ष्मणः — (सवाष्पम्) हा धिगरमान्। अविज्ञायोपालभसे i

यत्कृते महित क्वेडो राज्ये मे न मनोरथः। वर्षाणि किल वस्तव्यं चतुर्देश वने त्वया॥ २३॥

रामः — अत्र $^{\dagger}$  मोहमुपगतस्तत्रभवान् $^{\ddagger}$ । हन्त निवेदित-मप्रभुत्वम् । मैथिलि !

> मङ्गलार्थेऽनया दत्तान् वल्कलांस्तावदानय । करोम्यन्यैर्नृपैर्धर्म नैवासं नोपपादितस् ॥ २४॥

 <sup>&#</sup>x27;त्तं' ङ. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;नमय' इति वा, 'नमतु' इति वा पठितुं युक्तम् । † अत्र चतुर्वशवर्षवनवासे । ‡ तत्रभवान् दशरथः।

सीता — (क) गह्नंदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि ! किं व्यवसितम् ।

सीता-- (ख) णं सहधम्मआरिणी क्खु अहं।

रामः -- मयैकाकिना किल गन्तव्यम् ।

सीता— (ग) अदोणुख अणुगच्छामि ।

रामः - वने खलु वस्तव्यम्।

सीता — (घ) तं खु मे पासादो।

रामः -- श्रश्रूश्वशुरशुश्रूषापि च ते निर्वर्तियतव्या ।

सीता — (ङ) णं उद्दिसिअ देवदाणं पणामो करीअदि।

रामः - लक्ष्मण! वार्यतामियम् ।

लक्ष्मणः — आर्य ! नोत्सहे श्लाघनीये काले वारियतुम-त्रमवतीम् । कुतः,

<sup>(</sup>क) गृह्यात्वार्यपुत्रः।

<sup>(</sup>ख) ननु सहधर्मचारिणी खल्बहम् ।

<sup>(</sup>ग) अतोनुखल्वनुगच्छामि ।

<sup>(</sup>घ) तत् खलु मे प्रासादः ।

<sup>(</sup>ङ) एनाम् उद्दिश्य देवतानां प्रणामः क्रियते ।

१. 'हिस्सदु' ख. ग. ङ. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;कार्ये' इति वा पाठः स्यात्।

अनुचरित शशाङ्कं राहुदोषेऽपि तारा पतित च वनवृक्षे याति भूमिं लता च । त्यजित न च करेणुः पङ्कलभं गजेन्द्रं वजतु चरतु धर्म भर्तृनाथा हि नार्यः ॥ २५ ॥

(प्रविश्य)

चेटी — (क) जेदु भट्टिणी । णेवच्छपाळिणी अय्यरेवा पर्णेमिअ विण्णवेदि — ओदादिआए सङ्गीदसाळादो आच्छि-न्दिअ वक्कळा आणीदा । इमा अवरा अणणुद्भदा वक्कळा । णि-व्वत्तीअदु दाव किळ पओअणं त्ति ।

रामः — भद्रे! आनय, \*सन्तुष्टैषा। वयमर्थिनः।

चेटी — (स) गह्नदु भट्टा । (तथा क्रत्वा निष्कान्ता)

(स) गृह्णातु भर्ता ।

<sup>(</sup>क) जयतु भिट्टिनी । नेपथ्यपालिन्यार्थेरेवा प्रणम्य विज्ञापयित — अवदाति-कया सङ्गीतशालाया आच्छिय वल्कला आनीताः । इमेऽपरा अननुभूता वल्कलाः । निर्वर्त्यतां तावत् किल प्रयोजनमिति ।

१. 'प्रतिहारी--' ङ. पाठः. २. 'णामपुब्वं वि' क. स. पाठः.

<sup>\*</sup> सन्त्रष्टा प्रागेव लब्धवस्कलस्वात्।

# (रामो गृहीत्वा परिधत्ते)

लक्ष्मणैः — प्रसीद्त्वार्यः।

नियोंगाद् भूषणान्माल्यात् सर्वेभ्योऽर्धं प्रदाय मे । चीरमेकाकिना बद्धं चीरे खल्वसि मत्सरी ॥ २६॥

रामः — मैथिलि ! वार्यतामयम् ।

सीता — (क) सोमित्ते! णिवत्तीअदु किळ।

लक्ष्मणः — आर्ये!

गुरोर्मे पादशुश्रूषां त्वमेका कर्तुमिच्छसि । तवैवै दक्षिणः पादो मम सन्यो भविष्यति ॥ २७ ॥

सीता — (ल) दीअइखु अय्यउत्तो (?)\*। सन्तप्पदि सो-मित्ती।

रामः — सौमित्रे! श्रूयताम् । वल्कलानि नाम,

- (क) सामित्रे! निवर्ततां किछ।
- (ख) दीयतां खल्बार्यपुत्र!। संतप्यते सौमितिः।

१. 'ण:--आर्थ! नि' स्त. पाठः. १. 'व द' क. ग. पाठः.

<sup>🍍 &#</sup>x27;दीअदु खु अय्यउत्त !' इति पठनीयं भाति ।

तपःसङ्कामकवचं नियमद्विरदाङ्कुशः । खलीनमिन्द्रियाश्वानां गृह्यतां धर्मसाराथिः ॥ २८॥

**लक्ष्मणः --- अनुगृहीतोऽस्मि ।** (गृहीत्वा परिधत्ते)

रामः — श्रुतवृत्तान्तैः पौरैः सन्निरुद्धो राजमार्गः । उत्सा-र्यतामुत्सार्यतां तावत् ।

लक्ष्मणः —— आर्थ ! अहमग्रतो यास्यामि । उत्सार्यतामु-त्सार्यताम् ।

रामः — मैथिलि ! अपनीयतामवगुण्ठनम् ।

सीतां — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (अपनयित)

रामः -- भो भोः पौराः! शृष्वन्तु शृष्वन्तु भवन्तः।

स्वैरं हि पश्यन्तु कलत्रमेतद् बाष्पाकुलाक्षेर्वदनैर्भवन्तः। निर्दोषदृश्या हि भवन्ति नार्यो यज्ञे विवाहे व्यसने वने च ॥ २९ ॥

<sup>(</sup>क) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

१. 'ता — तह । (अप' घ., 'ता चावगुण्ठनमप' स. पाउः.

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — कुमार ! न खलु न खलु गन्तन्यम् । एष हि महाराजः,

> श्रुत्वा ते वनगमनं वधूसहायं सौभ्रात्रन्यवसितलक्ष्मणानुयात्रम् । उत्थाय क्षितितलरेणुरूषिताङ्गः कान्तारद्विरद इवोपयाति जीर्णः॥ ३०॥

लक्ष्मणैः — आर्थ !

चीरमात्रोत्तरीयाणां किं दृश्यं वनवासिनाम् ।

रामः —

गतेष्वस्मासु राजा नः शिरःस्थानानि पश्यतु ॥ ३१ ॥

(इति निष्कान्ताः सर्वे)

**त्रथ**मोऽ**ङ**ः

१, 'तश्रीरारण्यद्वि' क, पाठः २, 'म: -- भी' स, पाठः.

# अथ द्वितीयोऽहः ।

(ततः प्रविशाति काञ्चुकीयः)

काञ्चुकीयः — भो भोः प्रतिहारन्यापृताः! स्वेषु स्वेषु स्थानेष्वप्रमत्ता भवन्त भवन्तः।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी -- (क) अयय! किं एदं।

काञ्चुकीयः — एष हि महाराजः सत्यवचनरक्षणपरो रा-ममरण्यं गञ्छन्तर्भुपावर्तयितुमशक्तः पुत्रविरहशोकामिना दग्ध-हृदय उन्मत्त इव बहु प्रलपन् समुद्रगृहैके शयानः,

> मेरुश्रलनिव युगक्षयसन्निकर्षे शोषं वजन्निव महोद्धिरप्रमेयः । सूर्यः पतन्निव च मण्डलमात्रलक्ष्यः शोकाद् भृशं शिथिलदेहमतिनेरेन्द्रः॥ १॥

प्रतिहारी — (क) हं<sup>४</sup> एव्वंगओ महाराओ। काञ्चुकीयः — भवति! गच्छ।

(क) आर्य! किमेतत्।

(क) हम् एवंगतो महाराजः।

१. 'स' क. क. पार्टः. १. 'त्रको' क. ग. क. पाठः. ३. दि को क. पाठः. ४. 'क्षा हा म' क. पाटः.

प्रतिहारी -- (क) अय्य! तह। (निष्कान्ता)

काञ्चकीर्यः — (सर्वतो विछोक्य) अहोतुखलु रामनिर्गमन-दिनादारभ्य शुन्यैवेयमयोध्या संलक्ष्यते । कुतः,

नागेन्द्रा यवसामिलाषिवमुखाः सास्रेक्षणा वाजिनो हेषाशून्यमुखाः सवृद्धवनिताबालाश्च पौरा जनाः । त्यक्ताहारकथाः सुदीनवदनाः ऋन्दन्त उच्चैर्दिशा रामो याति यया सदारसहजस्तामेव पश्यन्त्यमी॥ २॥

यावदहमपि महाराजस्य समीपवर्ती भैविष्यामि । (पिकम्यावछोक्य) अये अयं महाराजो महादेव्या सुमित्रया च सुदुःसहमपि पुत्र-विरहसमुद्भत्रं शोकं निगृह्यात्मानमेव संस्थापयन्तीभ्यामन्वास्य-मानिस्तिष्ठति । कष्टा खल्ववस्था वर्तते । एष एष महाराजः,

पतत्युत्थाय चोत्थाय हा हेत्युचैर्छपन् मुहुः। दिशं पश्यति तामेव यया यातो रघूदहैः॥ ३॥

(निष्कान्तः)

मिश्रविष्कम्भकः ।

<sup>(</sup>क) आर्य! तथा।

१. 'यः — परिक्रम्यावलो' क. ख. ग. घ. पाठः. २. 'भवामि' ङ. पाठः. ३. 'हः ॥ यावदहमपि महाराजस्य प्रस्वनन्तरोभविष्यामि । (नि' क. इ. पाठः.

1.集石物。。

(ततः प्रविशति यथानिर्दिष्टो राजा देव्यो च)

#### राजा ---

ही वत्स! राम! जगतां नयनाभिराम! हा वत्स! लक्ष्मण! सलक्षणसर्वगात्र!। हा साध्व! मैथिलि! पतिस्थितचित्तवृत्ते! हा हा गताः किल वनं बत मे तनुजाः॥ ४॥

चित्रमिदं भोः!, यद् भ्रातृस्नेहात् पितिर विमुक्तसेहँमपि ताव-छक्ष्मणं द्रष्टुमिच्छामि । वधु! वैदेहि!

> रामेणापि परित्यक्तो लक्ष्मणेन च गर्हितः । अयशोभाजनं लोके परित्यक्तस्त्वयाप्यहम् ॥ ५ ॥

पुत्र राम! वत्स लक्ष्मण! वधु वैदेहि! प्रयच्छत मे प्रतिवचनं पुत्रकाः!। शून्यमिदं मोः!। न मे कश्चित् प्रतिवचनं प्रयच्छ-ति । कौसल्यामातः! कासि ।

> सत्यसन्ध! जितकोध! विमत्सर! जगित्य!। गुरुशुश्रूषणे युक्त! प्रतिवाक्यं प्रयच्छ मे ॥ ६ ॥

हा कासौ सर्वजनहृद्यनयनाभिरामो रामः, कासौ मिय गुर्वनुवृत्तिः, कासौ शोकार्तेष्यनुकम्पा, कासौ तृणवद्गाणितराज्यै-

 <sup>&#</sup>x27;हा राम! लोकप्रदृणाभिराम! हा लक्ष्मण! प्रानृषु सक्षिममृत!। ह साध्यि! वैदेहि!
 कुलप्रदीपे! हा कीर्तिरेषां गमनात प्रनष्टा॥' क. स. घ. ङ. पाः. २. 'दं भीः प्रत' क. ख.,
 'दं भातुक्रोहेन पि' ग. ङ. पाठः. ३. 'ई लक्ष्मणमिष तायद् हैं क. ख. पाठः.

श्वर्यः । पुत्र! राम! वृद्धं पितरं मां परित्यज्य किमसम्बद्धेन धर्मेण ते कृत्यम् । हा धिक् । कष्टं भोः !

सूर्य इव गतो रामः
सूर्य दिवस इव लक्ष्मणोऽनुगतः।
सूर्यदिवसावसाने
छायेव न दृश्यते सीता॥७॥

(जर्धमवळोक्य) भोः कृतान्तहतक !

अनपत्या वयं रामः पुत्रोऽन्यस्य महीपतेः। वने व्याघी च कैकेयी त्वया किं न कृतं त्रयम्॥८॥

कौसल्या — (सरुदितम्) (क) अळं दाणि महाराङ्गी अदिम-त्तं सन्तिपिअ परवसं अत्ताणं कादुं। णं सा ते अ कुमारा महा-रार्अस्स समआवसाणे पेक्खिद्व्वा भविस्सन्ति।

राजा - का त्वं भोः!।

कौसल्या -- (ख) असिणिद्धपुत्तप्पसैविणी खु अहं ।

<sup>(</sup>क) अलियानी महाराजोऽतिमात्रं सन्तप्य परवशमात्मानं कर्तुम् । नतु सा तौ च कुमारौ महाराजस्य समयावसाने प्रेक्षितव्या भविष्यन्ति ।

<sup>(</sup>ख) अक्षिग्धपुत्रप्रसविनी खल्वहम् ।

 <sup>&#</sup>x27;ओ सीअप' ग. च. पाठः.
 'तं सीअस्स अत्ताणं दादुं' क. पाढः.
 'एण पें

क. ख. घ. क पाठः.
४. 'आइमी' ग. घ. पाठः.

राजा — किं किं सर्वजनहृदयनयनाभिरामस्य रामस्य ज-ननी त्वमसि कौसल्या ।

कोसल्या — (क) महाराअ! सा एव मन्दभाइणी खु अहं।

राजा — कौसल्ये! सारवती खल्वसि। त्वया हि खलु रामो गर्भे धृतः।

अहं हिँ दुःखमत्यन्तमसद्यं ज्वलनोपमम् । नैव सोढुं न संहर्तुं शक्नोमि मुषितेन्द्रियः ॥ ९॥ (सुमित्रां विलोक्य) इयमपरा का ।

कोसल्या — (ल) महाराअ! वच्छळक्खण (इलर्घोक्ते)

राजा — (सहसोत्थाय) कासौ कासौ लक्ष्मणः । न दृश्यते । भोः ! कष्टम् ।

(देव्यौ ससंभ्रममुत्थाय राजानमवलम्बेते)

कौसल्या — (ग) महाराअ! वच्छळक्खणस्स जणणी सु-

- (क) महाराज! सैव मन्दभागिनी खल्बहम् ।
- (ख) महाराज ! वत्सळक्ष्मण ।
- (ग) महाराज ! वत्सळक्ष्मणस्य जननी सुमित्रेति वक्तुं मयोपकान्तम् ।

१. 'शारितः' स. घ. स. पाठः. २. 'तु' ग. इ. पाठः.

मित्तत्ति वत्तुं मए उवक्कन्दं ।

राजा — अयि सुमित्रे!

तंत्रेव पुत्रः सत्पुत्रो येन नक्तन्दिनं वने। रामो रघुकुलश्रेष्ठरछाययेवानुगम्यते॥ १०॥

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः । एष खलु तत्रभवान् सुमन्त्रः प्राप्तः ।

राजा — (सहसोत्थाय सहर्षम्) अपि रामेण ।

काञ्चुकीयः — न खल्लु, रथेन।

राजा — कैथं कथं रथेन केवलेन। (इति मूर्छितः पति)

देव्यो — (क) महाराअ! समस्सासिहि समस्सासिहि । (गात्राणि परामृशतः)

काञ्चुकीयः — भोः ! कष्टम् । ईदृग्विधाः पुरुषविशेषा ईदृशीमापदं प्राप्नुवन्तीति विधिरनतिक्रमणीयः । महाराज ! समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

(क) महाराज! समाश्वासिहि समाश्वासिहि।

१. 'कि कि स्थेन । (इ' ग. पाठः.

 <sup>\* &#</sup>x27;नक्तिन्द्वम्' इति स्यात्।

राजा — (किञ्चित् समाधस्य) बालाके! सुमन्त्र एक एव ननु प्राप्तः।

काञ्चुकीयः — महाराज! अथिकम्।

राजा - कष्टं भोः!

शून्यः प्राप्तो यदि रथो मझो मम मनोरथः । नूनं दशरथं नेतुं कालेन प्रेषितो रथः ॥ ११ ॥

रे तेन हि शीघं प्रवेश्यताम् ।

काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः। (निष्कान्तः)

राजा —

धन्याः खलु वने वातास्तटाकपरिवर्तिनः । विचरन्तं वने रामं ये स्पृशन्ति यथासुखम् ॥ १२ ॥

(ततः पविशति सुमन्त्रः)

सुमन्त्रः — (सर्वतो विलोक्य सशोकम्)

एते भृत्याः स्वानि कर्माणि हित्वा स्नेहाद् रामे जातबाष्पाकुलाक्षाः। चिन्तादीनाः शोकसंदग्धदेहा विकोशन्तं पार्थिवं गईयन्ति॥ १३॥

१. 'बालाके! प्रवेशाय तम्' घ. पाठः. २. 'स्वामिनं ग' ग. इ. पाठः.

(<sup>डपेस</sup>) जयतु महाराजः ।

रांजा - भ्रातः! सुमन्त्र!

क मे ज्येष्ठो रामैः —

नहि नहि युक्तमभिहितं मया।

क ते ज्येष्ठो रामः प्रियसुत! सुतः सा क दुहिता विदेहानां भर्तुर्निरतिशयभक्तिर्गुरुजने । क वा सौमित्रिमीं <sup>‡</sup>हतपितृकमासन्नमरणं किमप्याहुः कि ते सकलजनशोकार्णवकरम् ॥ १४ ॥

सुमन्त्रः — महाराज! मा मैवममङ्गळवचनानि भाषिष्ठाः। अचिरादेव तान् द्रक्ष्यसि।

राजा — सत्यमयुक्तमभिहितं मया। नायं तपस्विनामुचितः प्रश्नः। तत् कथ्यताम्। अपि तपस्विनां तपो वर्धते। अप्यर-ण्यानि स्वाधीनानि विचरन्ती वैदेही न परिखिद्यते।

सुमित्रा — (क) सुमन्त ! बहुवक्कळाळङ्किदसरीरा वाळा

(क) सुमन्त्र! बहुवस्कलालङ्कृतशरीरा बालाप्यबालचारित्रा भर्तुः सहधर्मचा-

१. '(पगम्य)' क. ग. इ. पाठः. २. 'म: प्रि' ग. पाठः.

<sup>🕇</sup> इतः पिता इत्पिता । ततो भूयः कुत्सायां कन् ।

वि अवाळचारित्ता भत्तुणो सहधम्मआरिणी अह्ये महाराअं च

सुमन्त्रः — सर्व एव महाराजम् ।

राजा — न न । श्रोत्ररसायनैर्मम हृदयातुरौषधैस्तेषां नाम-धेयैरेव श्रावय ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति महाराजः । आयुष्मान् रामः ।

राजा — राम इति । अयं रामः । तन्नामश्रवणीत् स्पृष्ट इव मे प्रतिभाति । ततस्ततः ।

सुमन्त्रः — आयुष्मान् लक्ष्मणः ।

राजा — अयं लक्ष्मणः । ततस्ततः ।

सुमन्त्रः — आयुष्मतौ सीता जनकराजपुत्री ।

राजा — इयं वैदेही । रामो लक्ष्मणो वैदेहीखयमक्रमः ।

समन्त्रः — अथ कः क्रमः।

रिणी अस्मान् महाराजं च किश्विनालपति ।

१. 'णी किं अ' ग. पाठः. २. 'णादेव स्पृ' ख. ग., 'णादेव दष्ट' इ., 'णादेव स्थिष्ट' क. पाठः. ३. 'खा---लक्ष्मण इति । अ' ग. पाठः. ४. 'ती ज' ग. पाठः.

राजा — रामो वैदेही लक्ष्मण इलमिधीयताम्।

रामलक्ष्मणयोर्मध्ये तिष्ठत्वत्रापि मैथिली । बहदोषाण्यरण्यानि सनाथैषा भविष्यति ॥ १५॥

सुमन्त्रः -- यदाज्ञापयति महाराजः । आयुष्मान् रामः।

राजा -- अयं रामः।

सुमन्त्रः — आयुष्मती जनकराजपुत्री ।

राजा — इयं वैदेही।

समन्त्रः — आयुष्मान् लक्ष्मणः।

राजा — अयं लक्ष्मणः । राम! वैदेहि! लक्ष्मण! परिष्व-जध्वं मां पुत्रकाः!।

> सकृत् रपृशामि वा रामं सकृत् पश्यामि वा पुनः। गतायुरमृतेनेव जीवामीति मतिर्मम ॥ १६॥

सुमन्त्रः — शुङ्गिबेरपुरे रथादवतीर्यायोध्याभिमुखाः स्थित्वा सर्व एव महाराजं शिरसा प्रणम्य विज्ञापयितुमारब्धाः ।

> कमप्यर्थे चिरं ध्यात्वा वक्तुं प्रस्फुरिताधराः। बाष्पस्तम्भितकण्ठत्वादनुक्त्वैव वनं गताः॥ १७॥

राजा — कथमनुक्त्वैव वनं गताः । (इति द्विगुणं मोहमुपगतः)

 <sup>&#</sup>x27;त' क. ख. पाठः.

सुमन्त्रः — (ससम्भ्रमम्) बालाके! उच्यताममालेभ्यः — अप्रतीकारायां दशायां वर्तते महाराज इति ।

काञ्चुकीयः — तथा । (निष्कान्तः)

देव्यो — (क) महाराअ! समस्सितिह समस्सितिह । राजा — (किञ्चित् समाश्वस्य)

अङ्गं मे स्पृश कौसल्ये! न त्वां पश्यामि चक्षुषा । रामं प्रति गता बुद्धिरद्यापि न निवर्तते ॥ १८ ॥

पुत्र! राम! यत् खलु मया सन्ततं चिन्तितं,

राज्ये त्वामिभिषच्य सन्नरपतेर्छीभात् कृतार्थाः प्रजाः कृत्वा त्वत्सहजान् समानविभवान् कुर्वात्मनः सन्ततम् । इत्यादित्रय च ते तपोवनिमतो गन्तव्यमित्येतया कैकेय्या हि तदन्यथा कृतमहो निःशेषमेकक्षणे ॥ १९ ॥

सुमन्त्र! उच्यतां कैकेय्याः —

गतो रामः प्रियं तेऽस्तु त्यक्तोऽहमपि जीवितैः। क्षिप्रमानीयतां पुत्रः पापं सफलमस्त्विति॥ २०॥

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति महाराजः।

(क) महाराज! समाश्वसिहि समाश्वसिहि।

१. सुमन्त्रः — 'महाराज! किश्चित् समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।' ख. पाढः.

राजा — (कर्ष्वमवलोक्य) अये रामकथाश्रवणसन्दग्धहृद्यं मामाश्वासयितुमागताः पितरः । कोऽत्र ।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः।

राजा - आपस्तावत्।

काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः । (निष्क्रम्य प्रविस्य) जयतु महाराजः । इमा आपः ।

राजाः — (आचम्यावलोक्य)

अयममरपतेः सखा दिलीपो रघुरयमत्रभवानजः पिता मे । किमैभिगमनकारणं भविद्धः सह वसने समयो ममापि तत्रै ॥ २१ ॥

राँम! वैदेहि! लक्ष्मण! अहमितः पितृणां सकाशं गच्छामि। हे पितरः! अयमयमागच्छामि। (मूर्छयां परामृष्टः)

(काञ्चुकीयो यवनिकास्तरणं करोति)

सर्वे --- हा है। महाराजः । (क) हा हा महाराओ ।

(निष्क्रान्ताः सर्वे)

द्वितीयोऽङ्कः।

## (क) हा हा महाराजः ।

१. 'मिह ग' ग. इ. पाठः. २. 'त्र १ हे पितरः! अय' क. ख. पाठः. ३. 'तुत्र' राम! वत्स लक्ष्मण! वधु वैदेहि! अ' ख. पाठः. ४. 'ततुग' ग. इ. पाठः. ५. '(स्वर्येतः)' ख., '(स्वर्गे गतः)' इ. पाठः. ६. 'हा महाराओ । (यननिकास्तरणं करोति) (मि' ख. पाठः.

# अय तृतीयोऽङ्कः।

医内侧侧侧 化二磷酸二氢 经正规控制 医电流性 医抗原性

(ततः प्रविशति सुधाकारः)

सुधाकारः — (सम्मार्जनादीनि कृत्वा) (क) भोदु , दाणि कि-दं एत्थ कय्यं अय्यसम्भवअस्स<sup>†</sup> आणत्तं । जाव मुहुत्तं सुवि-स्सं । (खिपिति)

(प्रविश्य)

भटः — (चेटमुपगम्य ताडियता) (ख) अङ्घो दासीएपुत्त! किं दाणि कम्मं ण करेसि। (ताडियति)

सुधाकारः — (बुद्धा) (ग) ताळेहि मं ताळेहि मं।

भटः — (व) ताडिदे तुवं किं करिस्ससि ।

सुधाकारः — (ङ) अहण्णस्स मम कत्तवीअस्स विअ बा-हुसहस्सं णित्थ ।

<sup>(</sup>क) भवतु, इदानीं कृतमत्र कार्यमार्थसंभवकस्याज्ञप्तम् । यावन्मुहूर्ते खप्स्यामि।

<sup>(</sup>ख) अङ्को दास्याः पुत्र ! किमिदानीं कर्म न करोषि ।

<sup>(</sup>ग) ताडय मां ताडय माम्।

<sup>(</sup>घ) ताडिते त्वं किं करिष्यासी ।

अधन्यस्य मम कार्तवीर्यस्येव बाहुसहस्रं नास्ति ।

<sup>†</sup> स्वप्नवासवदत्ते पद्मावतीभटः सम्भषकनाम्ना व्यवहृतः।

भटः — (क) बाहुसहस्सेण किं कृथ्यं।

सुधाकारः — (ख) तुमं हणिस्सं।

AND STATE AND AND ARTHUR

भटः — (ग) एहि दासीएपुत्त ! मुद्रे मुश्चिरसं । (पुनराप ताडयति)

सुधाकारः — (रुदिस्वा) (घ) सक्कं दाणि भट्टा ! मे अवराहं जाणिदुं ।

भटः — (ङ) णित्थ किळ अवराहो णित्थ । णं मए स-न्दिहो भिट्टदारअस्स रामस्स रञ्जिविष्भष्टिकिदसन्दावेण सग्गं गदस्स भिट्टणो दसरहस्स पिडमागेहं देहुं अज्ज कोसळ्ळापु-राएहि सव्वेहि अन्तेउरेहि इह आअन्तव्वं ति । एत्थ दाणि तुए किं किदं।

सुधाकारः — (च) पेक्खदु महा अवणीदकवोदसन्दा-

<sup>(</sup>क) बाहुसहस्रेण कि कार्यम्।

<sup>(</sup>ख) त्वां हानिष्यामि ।

<sup>(</sup>ग) एहि दास्याःपुत्र ! मृते मोक्ष्यामि ।

<sup>(</sup>घ) शक्यमिदानीं भर्तः! मेऽपराधं ज्ञातुम् ।

<sup>(</sup>ङ) नास्ति किळापराधो नास्ति । ननु मया सन्दिष्टो भर्तृदारकस्य रामस्य राज्यविश्रष्टकृतसन्तापेन स्वर्गे गतस्य भर्तुर्दशरथस्य प्रतिमागेहं द्रष्टुमद्य कौसल्यापु-रोगैः सर्वेरन्तःपुरेरिहागन्तव्यमिति । अत्रेदानीं त्वया किं कृतम् ।

<sup>(</sup>च) पश्यतु भर्ता अपनीतकपोतसन्दानकं तावद् गर्भगृहम् । सौधवर्णकदत्त-

१. 'णं एतथ दाणि म' ग., 'एत्थ दाणि म' क. स्त. पाठ:.

णअं दाव गन्भिगहं । सोहैवण्णअदत्तचन्द्णपञ्चाङ्गुळा भित्ती-ओ । ओसत्तमळ्ळदामसोहीणि दुवाराणि । पङ्ण्णा वाळुआ । एत्थ दाणि मए किं ण किदं ।

भटः — (क) जइ एवं, विस्सत्थो गच्छ । जाव अहं वि सब्वं किदं त्ति अमच्चस्स णिवेदेमि ।

(निष्क्रान्ती)

(प्रवेशकः)

(ततः प्रविशति भरतो रथेन सूर्तेश्व)

भरतः — (सावेगम्) सूत्! चिरं मातुल(कुल)परिचयादवि-ज्ञातवृत्तान्तोऽस्मि। श्रुतं मया दृढमकल्यशरीरो महाराज इति। तदुच्यतां,

पितुर्मे को व्याधिः

सूँतः —

हृद्यपरितापः खलु महान्

भरतः ---

किमाहुस्तं वैद्याः

सूतः ---

न खलु भिषजस्तत्र निपुणाः।

चन्दनपञ्चाङ्गुळा भित्तयः । अवसक्तमाल्यदामशोभीानि द्वाराणि । प्रकीर्णा वालु-काः । अत्रेदानीं मया किं न कृतम् ।

(क) यद्येवं, विश्वस्तो गच्छ । यावद्रहमपि सर्वे क्रतमित्यमात्याय निवेदयामि ।

१. 'धवण्णिषु द' क. पाठः. १. 'तेन च )' क. खे. पाठः. ३, 'रो शजेति' खं. पाठः. ४. 'तः--आयुष्मन् ! हू' ग. इ. पाठः.

भरतः --

किमाहारं भुङ्के शयनमपि

सूतः --

भूमौ निरशनः

भरतः ---

किमाशी स्याद्

सृतः ---

दैवं

भरतः ---

स्फुरति हृदयं वाहय रथम् ॥१॥

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुप्मान् । (रैथं वाहयति)

भरतः — (रथनेगं निरूप्य) अहोतुखलु रथवेगः । एते ते,

> द्रुमा धावन्तीव द्रुतरथगतिक्षीणविषया नदीवोद्गृत्ताम्बुर्निपतिति मही नेमिविवरे । अरन्यक्तिनेष्टा स्थितमिव जवाच्चक्रवलयं रजश्राश्चोद्भतं पतित पुरतो नानुपतित ॥ २ ॥

सृतः — आयुष्मन् ! सोपक्षेहतया वृक्षाणामभितः खल्वयो-ध्यया भवितन्यम् ।

१. 'शास्यं दे' ख. पाटः. २. 'चोदयित)' ग. इ. पाटः. ३. 'हो र' इ. पाठः. ४. 'न् ! अन्य इवोपक्रेहेन वृ' ख. ग. पाठः.

भरतः — अहोतुखलु स्वजनदर्शनोत्सुकस्य त्वरता मे मन-सः । सम्प्रति हि,

> पतितिमव शिरः पितुः पादयोः स्निह्यतेवास्मि राज्ञा समुत्थापितः त्वरितमुपगता इव भ्रातरः क्षेदयन्तीव मा-मश्लभिर्मातरः । सदृश इति महानिति व्यायतश्चेति भृत्यैरिवाहं स्तुतः सेयया परिहसितिमवात्मनस्तत्र पश्यामि वेषं च भाषां च सोमित्रिणा ॥ ३ ॥

सृतः ——(आत्मगतम्) भोः ! कष्टम् , यदयमविज्ञाय महाराज-विनाशमुद्कें निष्फलामाशां परिवहन्नयोध्यां प्रवेक्ष्यति कुमारः । जानद्भिरप्यस्माभिनं निवेद्यते । कुतः ,

> पितुः प्राणपरित्यागं मातुरैश्वर्यलुब्धताम् । ज्येष्ठश्चातुः प्रवासं च त्रीन् दोषान् कोऽभिधास्यति ॥४॥

> > (प्रविस्य)

भटः - जयतु कुमारः ।

भरतः — भद्र! किं शत्रुझो मामभिगतः।

भटः — अभि(ग)तः खलु वर्तते कुमारः । उपाध्यायास्तु भवन्तमाहुः । भरतः — किमिति किमिति।

भटः — एकनाडिकावशेषः कृत्तिकाविषयः। तस्मात् प्रति-पन्नायामेव रोहिण्यामयोध्यां प्रवेक्यति कुमारः।

भरतः — बाढमेवम् । न मया गुरुवचनमतिकान्तपूर्वम् । गच्छ त्वम् ।

भटः — यदाज्ञापयति कुमारः। (निष्कान्तः)

भरतः — अथ किस्मन् प्रदेशे विश्वमिष्ये । भवतु, दृष्टम् । एतस्मिन् वृक्षान्तराविष्कृते देवकुळे मुहूर्त विश्व-मिष्ये । तदुभयं भविष्यति देवतपूजा विश्वमश्च । अथच उपापविश्य प्रवेष्टन्यानि नगराणीति सत्समुदाचारः । तस्मात् स्थाप्यतां रथः ।

स्तः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (रथं स्थापयति)

भरतः — (रथादवर्तार्य) सृत ! एकान्ते विश्रामयाश्वान् ।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (निष्क्रान्तः)

भरतः — (किञ्चिद् गत्वावलोक्य) साधुमुक्तपुष्पलाजाविष्कृता बलयः, दत्तचन्दनपञ्चाङ्गुला भित्तयः, अवसक्तमाल्यदामशो-भीनि द्वाराणि, प्रकीणी वालुकाः। किन्नुखलु पार्वणोऽयं विशेषः,

१. 'प्रविश्याव' ख. घ., 'विलो' क., 'उपगम्य)' इ. पाटः.

on park state in state of the

अथवा आह्निकमास्तिक्यम् । कस्यनुखलु दैवतस्य स्थानं भ-विष्यति । नेह किञ्चित् प्रहरणं ध्वजो वा बहिश्चिह्नं दृश्यते । भवतु, प्रविश्य ज्ञास्ये । (प्रविश्यावणेक्य) अहो कियामाधुर्य पाषा-णानाम् । अहो भावगतिराकृतीनाम् । दैवतोदिष्टानामपि मा-नुषविश्वासतासां प्रतिमानाम् । किन्नुखलु चतुर्दैवतोऽयं स्तो-मः।अथवा यानि तानि भवन्तु । अस्ति तावन्मे मनसि प्रहेषः।

> कामं दैवतिमत्येव युक्तं नमयितुं शिरः । वार्षेलस्तु प्रणामः स्याद्मन्त्रार्चितदैवतः ॥ ५ ॥ (प्रविश्य)

देवकुिकः — भोः ! नैत्यकावसाने प्राणिधर्ममनुतिष्ठति मयि कोनुखल्वयमासां प्रतिमानामन्पान्तराकृतिरिव प्रतिमा-गृहं प्रविष्टः । भवतु, प्रविश्य ज्ञास्ये । (प्रविशति)

भरतः — नमोऽस्तु ।

देवकुलिकः — नखलु नखलु प्रणामः कार्यः।

भरतः — मा तावद् भोः!

\*वक्तन्यं किञ्चिदस्मासु विशिष्टः प्रतिपाल्यते । किङ्कृतः प्रतिषेघोऽयं नियमप्रभविष्णुता ॥ ६ ॥

१. 'कानि' ग. पाठः. २. सादः ।' क. ग. इ. पाठः.

<sup>\*</sup> वक्तव्यं, प्रतिपाल्यते, नियमप्रभविष्णुता इत्यतेषु प्रश्नकाकुर्वोध्या ।

The state of the s

देवकुळिकः — न खल्वेतैः कारणैः प्रतिषेधयामि भव-न्तम् । किन्तु दैवतशङ्कया ब्राह्मणजनस्य प्रणामं परिहरामि । क्षत्रिया ह्यत्रभवन्तः ।

भरतः — एवम् । क्षत्रिया ह्यत्रभवन्तः । अथ के नामात्र-'भवन्तः ।

देवकुलिकः - इक्ष्वाकवः।

भरतः — (सहर्षम्) इक्ष्वाकव इति । एते तेऽयोध्या-भर्तारः ।

एते ते दैवतानामसुरपुरवधे गच्छन्सभिसरी-मेते ते शकलोके सपुरजनपदा यान्ति स्वसुकृतैः। एते ते प्राप्नुवन्तः स्वभुजबलजितां कृत्रनां वसुमती-मेते ते मृत्युना ये चिरमनवसिताश्छन्दं मृगयता॥७॥

भोः! यद्दच्छया खलु मया महत् फलमासादितम् । अभिधीयतां कस्तावदत्रभवान् ।

देवकुलिकः — अयं खलु तावत् सन्निहितसैर्वरत्नस्य वि-श्वजितो यज्ञस्य प्रवर्तयितौ प्रज्वलितधर्मप्रदीपो दिलीपः।

भरतः — नमोऽस्तु धर्मपरायणाय । अभिधीयतां कस्ता-वदत्रभवान् ।

 <sup>&#</sup>x27;पू' ख, पाठः.
 र. 'ता योका प्र' इ. पाठः.

देवकुिकः — अयं खलु तावत् संवेशनोत्थापनयोरनेक-बाह्मणजनसहस्रप्रयुक्तपुण्याहशन्दरवो रघुः ।

भरतः — अहो बलवान् मृत्युरेतामपि रक्षामितिक्रान्तः । नमोऽस्तु ब्राह्मणजनावेदितराज्यफलाय । अभिधीयतां कस्ता-वदत्रभवान् ।

देवकुलिकः — अयं खलु तावत् प्रियावियोगनिर्वेद-परिसक्तराज्यभारो निसावभृथस्नानप्रशान्तरजा अजः।

भरतः — नमोऽस्तु श्लाघनीयपश्चात्तापाय। (वश्यथस्य मित-मामवलोकयन् पर्योक्तलो भ्रावा) भोः! बहुमानव्याक्षिप्तेन मनसा सुव्य-क्तं नावधारितम्। अभिधीयतां कस्तावदत्रभवान्।

देवकुलिकः — अयं दिलीपः।

भरतः - पितृपितामहो महाराजस्य । ततस्ततः ।

देवकुलिकः — अत्रभवान् रघुः।

भरतः — पितामहो महाराजस्य । ततैस्ततः ।

देवकुलिकः — अत्रभवानजः ।

भरतः — पिता तातस्य । किमिति किमिति ।

देवकुलिकः — अयं दिलीपः, अयं रघुः, अयमजः।

१, 'नोपचा' ग, इ. पाठः, १. 'त' स. पाठः, ३, 'तः' स. म. पाठः,

भरतः — भवन्तं किञ्चित् पृच्छामि । धरमाणानामपि प्र-तिमाः स्थाप्यन्ते ।

देवकुलिकः — न खलु, अतिक्रान्तानामेव ।

भरतः — तेन ह्यापृच्छे भवन्तम्।

देवकुलिकः — तिष्ठ ।

येन प्राणाश्च राज्यं च स्त्रीशुल्कार्थे विसर्जिताः। इमां दशरथस्य त्वं प्रतिमां किं न पृच्छसे ॥ ८॥

भरतः — हा तात! (मार्छितः पति । पुनः प्रत्यागत्य)

हृदय! भव सकामं यत्कृते राङ्कसे त्वं शृणु पितृनिधनं ते गच्छ धैर्यं च तावत् । स्पृशति तु यदि नीचो मामयं शुल्कशब्द-स्त्वथच(?) भवति सत्यं यत्र देहो विशोध्यैः॥९॥ आर्थे!।

देवकुलिकः — आर्थेति , इक्ष्वाकुकुलालापः खल्वयम् । किचत् कैकेयीपुत्रो भरतो भवान् ननु ।

भरतः — अथिकम् अथिकम् । दशरथपुत्रो भरतोऽस्मि, न कैकेय्याः ।

 <sup>&#</sup>x27;मा स्थाप्यते।' स. पाडः. २. 'त्यिभिज्ञाय)' क. घ. पाटः. ३. 'ध्यः ॥ बेव-कुलिकः — संमाश्वसिहि समाश्वसिहि । भरतः — (समाश्वस्य) आ ' क. पाटः.

पुच्छसीखंब वा पाठो भवेत्।

देवकुलिकः — तेन ह्यापृच्छे भवन्तम्।

भरतः — तिष्ठ । शेषमभिधीयताम् ।

在15年中2015年1月1日日

देवकुिकः — का गितः। श्रूयताम्, उपरतस्तत्रभवान् दशरथः। सीतालक्ष्मणसहायस्य रामस्य वनगमनप्रयोजनं न जाने।

भरतः — कथं कथम् आर्योऽपि वनं गतः । (द्विगुणं मोह-मुपगतः)

देवकुलिकः — कुमार! समाश्वसिहि समाश्वसिहि।

भरतः — (समाश्वस्य)

अयोध्यामटवीभूतां पित्रा भ्रात्रा च वर्जिताम् । पिपासार्तोऽनुधावामि क्षीणतोयां नदीमिव ॥ १०॥

आर्य ! विस्तरश्रवणं मे मनसः स्थैर्यमुत्पादयति । तत् सर्वमन-वशेषमभिधीयताम् ।

देवकुळिकः — श्रूयतां, तत्रभवता राज्ञाभिषिच्यमाने तत्रन् भवति रामे भवतो जनन्याभिहितं किल ।

भरतः -- तिष्ठ ।

तं स्मृत्वा शुल्कदोषं भवतु मम सुता राजेत्यभिहितं तद्भैर्येणाश्वसत्या वज सुत! वनमित्यार्योऽप्यभिहितः। तं दृष्ट्वा बद्धचीरं निधनमसदृशं राजा ननु गतः
पात्यन्ते धिक् प्रलापा ननु मिय सदृशाः शेषाः प्रकृतिभिः॥११॥
(मोहमुपगतः)

(नेपध्ये)

<sup>(क)</sup> उस्सरह अय्या ! उस्सरहै ।

देवकुलिकः — (विलोक्य) अये,

काले खट्वागता देव्यः पुत्रे मोहमुपागते । हस्तस्पर्शो हि मातृणामजलः\* सजलाञ्जलिः॥ १२॥

(ततः प्रविशन्ति देव्यः सुमन्त्रश्च)

सुमन्त्रः -- इत इतो भवत्यः।

इदं गृहं तत् प्रतिमानृपस्य नः समुच्छ्रयो यस्य स हर्म्यदुर्लभः । अयन्त्रितैरप्रतिहारिकागतै-र्विना प्रणामं पथिकैरुपास्यते ॥ १३॥

(क) उत्सरतार्याः! उत्सरत।

 <sup>&#</sup>x27;(इति सन्तापात् पतिति)' घ. पाठः.
 र. 'ह अञ्चा!' घ. पाठः.
 रेन्यक्ष' घ. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;अजलस्य जलाङ्गलिः' इति चतुर्थः पादः पठनीयो भाति ।

(प्रविर्यावलोक्य) भवत्यः! नखलु नखलु प्रवेष्टव्यम् ।

अयं हि पतितः कोऽपि वयस्त्थं इव पार्थिवः।

देवकुलिकः---

医乳腺性 医乳糖液 化二十二烷酸 机催眠管 医寒性

परशङ्कामलं कर्तुं गृह्यतां भरतो ह्ययम्॥ १४॥

(निष्कान्तैः)

देठ्यः — (सहसोपगम्य) (क) हा जादै! भरद!।

भरतः — (किञ्चित् समाश्वस्य) आर्य!।

सुमन्त्रः — जयतु महा (इयधोंके सविषादम्) अहो स्वरसाद-

इयम् । मन्ये प्रतिमास्थो महाराजो व्याहरतीति ।

भरतेंः - अथ मातृणामिदानीं कावस्था ।

देंद्रयः — (ल) जाद! एसा णो अवत्था । (अवगुण्ठनमप-

<sup>(</sup>क) हा जात! भरत!।

<sup>(</sup>ख) जात! एषा मोऽवस्था।

१. 'स्य तं रह्वा) घ. पाठः. २. 'न्तो देवकुलिकः) सर्वाः — हा' क. पाठः. ३. 'द्!।' क. ग. इ. पाठः. ४. तः — 'मातरः! इदा' क. स्व. पाठः. ५. 'सर्वाः — (अवगुण्ठनमप्-नीय) जा' क. घ. पाठः. ६. 'स्था। (इति रुदन्ति)' क. पाठः.

सुमन्त्रः — भवत्यः! निगृद्यतामुत्कण्ठा ।

भरतः — (समन्त्रं विलोक्य) सर्वसमुदाचारसन्निकर्षस्तु मां सूचयति । कचित् तात ! सुमन्त्रो भवान् ननु ।

सुमन्त्रः — कुमार! अथिकम् । सुमन्त्रोऽस्मि ।

अन्वास्यमानश्चिरजीवदोषैः

कृतन्नभावेन विडम्बमानः।

अहं हि तस्मिन् नृपतौ विपन्ने

जीवामि शून्यस्य रथस्य सूतः॥ १५॥

भरतः — हा तात! (उत्थाय) तात! अभिवादनक्रममुपदे-ष्टुमिच्छामि मातृणाम्।

सुमन्त्रः — बाढम् । इयं तत्रभवतो रामस्य जननी देवी कौसल्या ।

भरतः — अम्ब ! अनपराद्धोऽहमभिवादये ।

कौसल्या — (क) जाद ! णिस्सन्दावो होहि ।

भरतः — (भारमगतम्) आकुष्ट इवास्म्यनेन । (प्रकाशम्) अनुगृहीतोऽस्मि । ततस्ततः ।

<sup>(</sup>क) जात! निःसन्तापो भव।

६ 'ल' क. ख. म. पाल:

**सुमन्त्रः** — इयं तत्रभवतो छक्ष्मणस्य जननी **दे**वी सुमित्रा ।

भरतः — अम्ब ! लक्ष्मणेन कअतिसन्धितोऽहमभिवादये।

सुमित्रा — (क) जाद! जसोभाई होहि।

भरतैः — अम्ब ! इदं प्रयति<sup>हे</sup>ये । अनुगृहीतोऽस्मि ततस्ततः ।

सुमन्त्रः - इयं ते जननी।

भरतैः — (सरोषम् उत्थाय) आः पापे !

मम मातुश्च मातुश्च मध्यस्था त्वं न शोभसे । गङ्गायमुनयोर्मध्ये कुनदीव प्रवेशिता ॥ १६॥

कैकेयी — (ख) जाद! किं मए किदं।

भरतः — किं कृतमिति वदसि ।

वयमयशसा चीरेणार्यो नृपो गृहमृत्युना प्रततरुदितैः कृत्स्नायोध्या मुगैः सह लक्ष्मणः।

<sup>(</sup>क) जात! यशोभागी भव।

<sup>(</sup>ख) जात! किं मया कृतम् ।

१. 'तः—(आत्मगतम्) इ' क. पाठः. २. 'ध्ये । (प्रकाशम्) अ' क. पाठः. ३. 'तः— आः' क. ग. घ. पाठः.

S 'अतिसंहित' इति वा पाटः स्यान् ।

द्यिततनयाः शोकेनाम्बाः स्तुषाध्वपरिश्रमै-

र्धिगिति वचसा चोग्रेणात्मा त्वया ननु योजिताः॥ १७॥

The state of the s

कौसल्या — (क) जाद! सव्वसमुदाआरमञ्झत्थो किं ण वन्दिस मादरं।

भरतः — मातरमिति । अम्ब ! त्वमेव मे माता । अम्ब ! अभिवादये ।

कौसल्या — (स) णहि णहि । इअं दे जणणी ।

भरतः — आसीत् पुरा । न त्विदानीम् । पश्यतु भवती,

त्यक्त्वा स्नेहं शीलसङ्गान्तदोषैः

पुत्रास्तावन्नन्वपुत्राः क्रियन्ते ।

लोके पूर्व स्थापयाम्येष धर्म

भर्तृद्रोहादस्तु माताप्यमाता ॥ १८ ॥

कैकेयी — (ग) जाद! महाराअस्स सच्चवअणं रक्खन्तीए मए तह उत्तं।

भरतः — किमिति किमिति।

<sup>(</sup>क) जात सर्वसमुदाचारमध्यस्थः किं न वन्दसे मातरम् ।

<sup>(</sup>ख) नहि नहि । इयं ते जननी ।

<sup>(</sup>ग) जात! महाराजस्य सत्यवचनं रक्षन्त्या मया तथोक्तम्।

कैकेयी — (क) पुत्तओ मे राआ होदु त्ति।

en i Allander (1925), et la la comprese de la Egypta de la constation de la confédie

भरतः — अथ स इदानीमार्योऽपि भवत्याः कः ।

पितुर्में नौरसः पुत्रो न क्रमेणाभिषिच्यते । दियता भ्रातरो न स्यः प्रकृतीनां न रोचते\*॥१९॥

कैकेयी — (ब) जाद! सुक्कळुद्धा णणु पुच्छिदव्या।

भरतः ---

वल्कलैर्हतराजश्रीः पदातिः सह भार्यया। वनवासं त्वयाज्ञसः शुल्केऽप्येतदुदाहृतम् ॥ २०॥

कैकेयी — (ग) जाद! देसकाळे णिवेदेमि ।

भरतः ---

अयशासि यदि लोभः कीर्तयित्वा किमस्मान् किमु नृपफलतर्षः किं नरेन्द्रो न दद्यात्। अथ तु नृपतिमातेत्येष शब्दस्तवेष्टो वद्तु भवति! सत्यं किं तवार्यो न पुत्रः॥ २१॥

कष्टं कृतं भवत्या,

<sup>(</sup>क) पुत्रको मे राजा भवत्विति ।

<sup>(</sup>ख) जात! शुल्कलुव्धा ननु प्रष्टव्याः।

<sup>(</sup>ग) जात! देशकाले निवेदयामि।

अत्र चतुर्ष् नाक्येषु प्रश्नकाकुर्वोद्धन्या ।

त्वया राज्यैषिण्या नृपितरैसुभिनैंव गणितः
सुतं ज्येष्ठं च त्वं व्रज वनिमिति प्रेषितवती ।
न शीर्णं यद् दृष्ट्वा जनकतनयां वल्कलवतीमहो धात्रा सृष्टं भवति! हृद्यं वज्जकितनम् ॥ २२॥

सुमन्त्रः — कुमार! एतौ वसिष्ठवामदेवौ सह प्रकृतिभिर-भिषेकं पुरस्कृत्य भवन्तं प्रत्युद्रतौ विज्ञापयतः।

> गोपहीना यथा गावो विलयं यान्त्यपालिताः। एवं नृपतिहीना हि विलयं यान्ति वै प्रजाः॥ २३॥

भरतः — अनुगच्छन्तु मां प्रकृतयः।

सुमन्त्रः -- अभिषेकं विसुज्य क भवान् यास्यति ।

भरतः — अभिषेकमिति । इहात्रभवत्ये प्रदीयताम् ।

सुमन्त्रः -- क भवात् यास्यति ।

भरतः--

तत्र यास्यामि यत्रासौ वर्तते लक्ष्मणित्रयः।

नायोध्या तं विनायोध्या सायोध्या यत्र राघवः॥ २४ ॥

(निष्कान्ताः सर्वे)

तृतीयोऽङ्कः ।

<sup>1. &#</sup>x27;सुर्भि' ख. पाठ:,

### अथ चतुर्थोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशतश्रेखौ)

विजया — (क) हळा णिन्दिणिए! भणेहि भणेहि। अ-ज्ज कोसळ्ळापुरोगेहि सञ्चेहि अन्तेबुरेहि पिडमागेहं दहुं ग-देहि तिहं किळ भट्टिदारओ भरदो दिहो। अहं च मन्दभाआ दुवारे हिदा।

नन्दिनिका — (ल) हळा ! दिहो अह्योहि कोदूहळेण भ-ट्रिदारओ भरदो ।

विजया — (ग) भट्टिणी कुमारेण किं भणिदा।

नन्दिनिका — (घ) किं भणिदं। ओळोइदुं वि णेच्छिदि कुमारो।

<sup>(</sup>क) हला नन्दिनिके! भण भण। अद्य कौसल्यापुरोगैः सर्वेरन्तःपुरैः प्रति-मागेहं द्रष्टुं गतैस्तत्र किल भर्तृदारको भरतो दृष्टः। अहं च मन्दभागा द्वारे स्थिता।

<sup>(</sup>ख) हळा! दृष्टोऽस्माभिः कौतूहळेन भर्तृदारको भरतः।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनी कुमारेण कि भणिता ।

<sup>(</sup>घ) किं भणितम् । अवलोकितुमपि नेच्छति कुमारः।

विजया — (क) अहो अचाहिदं। रज्जळुद्धाए भट्टिदार-अस्स रामस्स रज्जविब्भट्टं करन्तीए अत्तणो वेहव्वं आ-दिट्टं। ळोओ वि विणासं गमिओ। णिग्विणा हु भट्टिणी। पापअं किदं।

निर्देशिका — (ख) हळा! सुणाहि, पइदीहि आणीदं अ-भिसेअं विसिज्जिअ रामतबोवणं गदो कुमारो।

िजया — (सिवपादम्) (ग) हं एवं गदो कुमारो । णन्दि-णिए! एहि, अह्मे भट्टिणि पेक्खामो ।

(निष्कान्ते)

मवेशकः ।

(ततः प्रविद्याति भरतो रथेन सुमन्त्रः सूतश्च)

भरतः --

स्वर्गं गते नरपतौ सुकृतानुयात्रे पाराश्रुपातसिंहहैरनुगम्यमानः ।

<sup>(</sup>क) अहो अन्याहितम् । राज्यलुब्धया मर्तृदारकस्य रामस्य राज्यविश्रष्टं कुर्व-त्यात्मनो वैधन्यमादिष्टम् । छोकोऽपि विनाशं गमितः । निर्घृणा खल्ल भट्टिनी । पापकं कृतम् ।

<sup>(</sup>ख) हला! शृणु, प्रक्वातिभिरानीतमानिषेकं विसुज्य रामतपोवनं गतः कुमारः।

<sup>(</sup>ग) हम् एवं गतः कुमारः । निदिनिके! एह्यावां भट्टिनीं पस्यावः।

१, 'याजैः' ख. पाठः.

द्रष्टुं प्रयाम्यकृपणेषु तपोवनेषु रामाभिधानमगरं जगतः शशाङ्कम् ॥ १॥

सुमन्त्रः — एष एष आयुष्मान् भरतः,

दैसेन्द्रमानमथनस्य नृपस्य पुत्रो
यज्ञोपयुक्तविभवस्य नृपस्य पौत्रः ।
भाता पितुः त्रियकरस्य जगित्रयस्य
रामस्य रामसदृशेन पथा प्रयाति ॥ २ ॥

भरतः — भोस्तात!।

सुमन्त्रः - कुमार! अयमस्मि ।

भरतः — क तत्रभवान् ममार्थो रामः । कासो महाराजस्य प्रतिनिधिः। क सन्निदर्शनं सारवताम् । कासो प्रत्यादेशो राज्य- छुन्धायाः कैकेय्याः । क तत् पात्रं यशसः । कासो नरपतेः पुत्रः । कासो सत्यमनुवतः ।

मम मातुः त्रियं कर्तुं येन लक्ष्मीविसर्जिता। तमहं द्रष्टुमिच्छामि दैवतं परमं मम ॥ ३॥

सुमन्त्रः — कुमार! एतस्मिन्नाश्रमपदे।

अत्र रामश्र सीता च लक्ष्मणश्र महायशाः। सस्यं शीलं च भक्तिश्र येषु विग्रहवत् स्थि(तीं?तम्)॥ १॥

**າ, 'ताः' ख. ग. घ. पाठः.** 

भरतः — तेन हि स्थाप्यतां रथः।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (तथा करोति)

भरतः — (रथादवतीर्य) सूत ! एकान्ते विश्रामयाश्वान् ।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (निष्कान्तः)

भरतः — भोस्तात! निवेचतां निवेचताम्।

सुमन्त्रः — कुमार! किमिति निवेचते।

भरतः — राज्यलुब्धायाः कैकेय्याः पुत्रो भरतः प्राप्त इति ।

सुमन्त्रः — कुमार! अलं गुरुजनापवादमभिधातुम् ।

भरतः — सुष्ठु, न न्याय्यं परदोषमभिधातुम् । तेन हि उच्यतामिक्ष्याकुकुलन्यङ्गभूतो भरतो दर्शनमभिलषतीति ।

सुमन्त्रः — कुमार! नाहमेवं वक्तुं समर्थः । अथ पुनर्भ-रतः प्राप्त इति ब्रूयाम् ।

भरतः — न न । नाम केवलमिधीयमानमकृतप्रायिक्ष-त्तिमव में प्रतिभाति । किं ब्रह्मझानामिष परेण निवेदनं क्रियते । तस्मात् विष्ठतु तातः। अहमेव निवेदिषण्ये। भो भो! निवेदातां

१, 'मां प्र' घ. पाठः. १, 'ति। न पुनर्जद्धा' ख. पाठः.

निवेचतां तत्रभवते पितृवचनकराय राघवाय,

निर्घृणश्च कृतमश्च प्राकृतः प्रियसाहसः । भक्तिमानागतः कश्चित् कथं तिष्ठतु यात्विति ॥ ५ ॥

(ततः प्रविश्वति रामः सीतालक्ष्मणाभ्याम्)

रामः — (आकर्ष सहर्पम्) सौमित्रे ! किं शृगोपि। अपि विदे-हराजपुत्रि ! त्वमपि शृगोपि ।

> कस्यासौ सददातरः स्वरः वितुर्भे गाम्भीर्यात् परिभवतीत्र मेघनादम् । यः कुर्वन् मम हृदयस्य बन्धुशङ्कां सस्त्रेहेश्रुतिपथिमष्टतः प्रविष्टः ॥ ६॥

**ळक्ष्मणः** — आर्य! ममापि खल्वेष स्वरसंयोगो बन्धुज-नबहुमानमावहति । एष हि,

घनः स्पष्टो धीरः समदवृषभरिनग्धमधुरः

कलः कण्ठे वक्षस्यनुपहतसञ्चाररभसः।

यथास्थानं प्राप्य स्फुटकरणनानाक्षरतया चतुणी वर्णानामभयमिव दातुं व्यवसितः॥ ७॥

रामः — सर्वथा नायमबान्धवस्य स्वरसंयोगः । क्वेदयतीव मे हृदयम् । वत्स! लक्ष्मण! दृश्यतां तावत् ।

**ळक्ष्मणः — यदाज्ञापय**त्यार्यः । (परिक्रामिति)

१. 'हें श्रु' घ. पाठः.

भरतः — अये कथं न कश्चित् प्रतिवचनं प्रयञ्जति। किञ्जुखलु विज्ञातोऽस्मि कैकेय्याः पुत्रो भरतः प्राप्त इति।

लक्ष्मणः — (विलोक्य) अये अयमार्यो रामः। न न। रूप-साद्दरयम्।

> मुखमनुपमं त्वार्यास्याभं शशाङ्कमनोहरं मम पितृसमं पीनं वक्षः सुरारिशरक्षतम् । द्युतिपरिवृतस्तेजोराशिजंगत्प्रियदर्शनो नरपतिरयं देवेन्द्रो वा स्वयं मधुसूदनः॥ ८॥

(सुमन्त्रं दृष्टा) अये तातः ।

सुमन्त्रः - अये कुमारो लक्ष्मणः।

भरतः — एवं गुरुरयम् । आर्थः! अभिवाद्ये ।

लक्ष्मणः — एद्योहि । आयुष्मान् भन्न । (प्रमन्त्रं नीक्ष्य) तात ! कोऽत्रभवान् ।

सुमन्त्रः - कुमार!

रघोश्चतुर्थोऽयमजात् तृतीयः पितुः प्रकाशस्य तव द्वितीयः। यस्यानुजस्त्वं स्वकुलस्य केतो-स्तस्यानुजोऽयं भरतः कुमारः॥ ९॥

 <sup>&#</sup>x27;খাঁपু' ख. पाठः.

**लक्ष्मणः** — एह्रोहीक्ष्वाकुकुमारे ! वत्स ! स्वस्त्यायुष्मान् भव ।

> असुरसमरदक्षेर्वज्रसंघृष्टचापै-रनुपमबलवीर्यैः स्वैः कुलैस्तुल्यवीर्यः । रष्टुरिव स नरेन्द्रो यज्ञविश्रान्तकोशो भव जगति गुणानां भाजनं भ्राजितानाम् ॥ १०॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

लक्ष्मणः — कुमार ! इह तिष्ठ । त्वदागमनमार्याय निवे-दयामि ।

भरतः — आर्थ ! अचिरमिदानीमभिवादयितुमिच्छामि । शीघ्रं निवेद्यताम् ।

लक्ष्मणः — बाढम् । (उपेत्य) जयत्वार्यः । आर्य ! अयं ते दियतोः भ्राता भरतो भ्रातृवत्सलः । संकान्तं यत्र ते रूपमादर्श इव तिष्ठति ॥ ११ ॥

रामः — वत्स! लक्ष्मण! किमेवं भरतः प्राप्तः।

लक्ष्मणः — आर्थ ! अथिकम् ।

रामः — मैथिलि ! भरतावलोकनार्थं विशालीकियतां ते चक्षः ।

१, 'र !। अंद्र' घ. पाठः.

सीता — (क) अय्यउत्त! किं भरदो आअदो।

रामः — मैथिलि! अथकिम्।

अद्य खल्ववगच्छामि पित्रा मे दुष्करं कृतम्। कीदृशस्तनयस्नेहो स्नातृस्नेहोऽयमीदृशः॥ १२॥

लक्ष्मणः — आर्थ ! किं प्रविशतु कुमारः ।

रामः — वत्स! लक्ष्मण! इँदमपि तावदात्माभिप्रायमतु-वर्तियतुमिन्छसि। गन्छ सत्कृत्य शीघं प्रवेश्यतां कुमारः।

लक्ष्मणः — यदाज्ञापयत्यार्यः।

रामः --- अथवा तिष्ठ त्वम् ,

इयं स्वयं गच्छतु मानहेतोः मीतेव भावं तनये निवेदय । तुषारपूर्णोत्पलपत्रनेत्रा हर्षास्रमासारमिवोत्सजन्ती ॥ १३ ॥

सीता — (ल) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (उत्थाय परिक्रम्य भरतमवळोक्य) हं तदो तं वेळं दाणि णिक्कन्तो अय्यउत्तो । णि

<sup>(</sup>क) अर्थपुत्र ! कि भरत आगतः।

<sup>(</sup>a) यदार्थपुत्र आज्ञायति । हं ततस्तां वेळामिदानीं निष्कान्त आर्यगुत्रः ।

 <sup>&#</sup>x27;सि । द्रिष्ठं प्रवेद्यताम् ।' व., 'ति। गव्छ, द्रिं।' ख. ग. पाठः. २ 'इ तं' ग. पाठः.

<sup>\*</sup> इदर्माप भरतप्रवेशनमपि।

णहि । रूवसादिस्सं ।

सुमन्त्रः — अये वधूः ।

भरतः — अये इयैमत्रभवती जनकराजपुत्री ।

इदं तत् स्त्रीमयं तेजो जातं क्षेत्रोदराद्धलात् । जनकस्य नृपेन्द्रस्य तपसः सन्निदर्शनम् ॥ १४॥

आर्ये ! अभिवादये भरतोऽहमस्मि ।

सीता — (आत्मगतम्) (क) णहि रूवं एव्व । सरजोओ वि सो एव्व । (प्रकाशम्) वच्छ! चिरं जीव ।

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सीता — (ख) एहि वच्छ ! भादुमणोरहं पूरेहि ।

सुमन्त्रः — प्रविशतु कुमारः।

भरतः — तात! इदानीं किं करिष्यसि।

नहि नहि । रूपसादश्यम् ।

(क) नहि रूपमेष। स्वरयोगोऽपि स एव। वत्स! चिरं जीव।

(ख) एहि वत्स! भ्रातृमनोरथं पूरय।

<sup>1. &#</sup>x27;यं तत्र' च. पाठः.

सुमन्त्रः ----

अहं पश्चात् प्रवेक्ष्यामि स्वर्ग याते नराधिपे । विदितार्थस्य रामस्य ममैतत् पूर्वदर्शनम् ॥ १५ ॥

भरतः — एँवमस्तु । (राममुपगम्य) आर्य ! अभिवादये भर-तोऽहमस्मि ।

रामः — <sup>(सहर्षम्</sup>) एह्येहि इक्ष्वाकुकुमार ! स्वस्ति, आयु-ष्मान् भव ।

> वक्षः प्रसारय कवाटपुटप्रमाण-मालिङ्गं मां सुविपुलेन भुजद्वयेन । उन्नामयाननमिदं शरदिन्दुकल्पं प्रह्लादय व्यसनदग्धमिदं शरीरम् ॥ १६॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सुमन्त्रः — (<sup>र्डेपेस)</sup> जयत्वायुष्मान् ।

रामः - हा तात!

गत्वा पूर्व स्वसैन्यैरभिसिरसमये खं समानैर्विमानै-विंख्यातो यो विमर्दे स स इति बहुशः साम्धराणां सुराणाम् । स श्रीमांस्यक्तदेहो दयितमिप विना स्नेहवन्तं भवन्तं स्वर्गस्थः साम्प्रतं किं रमयित पितृभिः स्वैर्नरेन्द्रैर्नरेन्द्रः ॥ १७॥

१. 'बाढम् (उप' ग. पाटः. २. 'उपस्त्य' ग. घ., 'उपनम्य' क. पाठः,

सुमन्त्रः — (सशोकम्)

नरपतिनिधनं भवत्प्रवासं भरतविषादमनाथतां कुलस्य । बहुविधमनुभूय दुष्प्रसद्धं गुण इव बहुपराद्यमायुषा मे ॥१८॥

सीता — (क) रोदन्तं अय्यउत्तं पुणो वि रोदावीअदि तादो।

रामः—मैथिलि! एष पर्यवस्थापयाम्यात्मानम्। वत्स! लक्ष्म-ण ! आपस्तावत ।

लक्ष्मणः - यदाज्ञापयत्यार्यः ।

भरतः — आर्य! न खलु न्याय्यम् । ऋमेण शुश्रूषयिष्ये । अहमेव यास्यामि । (कळ्शं गृहीला निष्कम्य प्रविस्य) इमा आपः ।

रामः — (भाषम्य) मैथिलि ! विशीर्यते खलु लक्ष्मणस्य न्यापारः ।

सीता — (ब) अय्यउत्त ! णं एदिणा पि सुस्सूसइदव्वो ।

रामः — सुष्ठु खिल्वह लक्ष्मणः शुश्रूषयतु । तत्रस्थो मां भरतः शुश्रूषयतु ।

भरतः — प्रसीद्त्वार्यः ।

<sup>(</sup>क) रुदन्तमार्थपुत्रं पुनरिप रोदयति तितिः।

<sup>(</sup>ख) आर्यपुत्र ! नन्वेतेनापि शुश्रूषयितन्यः।

इह रथास्यामि देहेन तत्र स्थास्यामि कर्मणा। नाम्नैव भवतो राज्यं कृतरक्षं भविष्यति॥१९॥

रामः - वत्स! कैकेयीमातः! मा मैवम्।

पितुर्नियोगादहमागतो वनं न वत्तः! दर्पाच भयाच विभ्रमात्। कुलं च नः सत्यधनं अवीमि ते कथं भवान् नीचपथे प्रवर्तते॥ २०॥

सुमन्त्रः — अथेदानीमभिषेकोदकं क तिष्ठतु ।

रामः - यत्र मे मात्राभिहितं, तत्रैवे तावत् तिष्ठतु ।

भरतः — प्रसीदत्वार्थः । आर्थः अलमिदानी व्रणे प्रह-र्तुम् ।

> अपि सुगुण! ममापि त्वत्प्रसूतिः प्रसूतिः स खलु निभृतधीमांस्ते पिता मे पिता च । सुपुरुष! पुरुषाणां मातृदोषो न दोषो वरद! भरतमार्त पश्य तावद् यथावैत् ॥२१॥

सीता — (क) अय्यउत्त! अदिकरुणं मन्तेअइ भरदो । किं दाणि अय्यउत्तेण चिन्तीअदि ।

(क) आर्यपुत्र ! अतिकरुणं मन्त्रयते भरतः । किमिदानीमार्यपुत्रेण चिन्त्यते ।

१. 'देशाद' क, स. पाठः. २, 'व ति' ग. घ. पाठः, ३. 'सेम्' घ. पाठः,

## रामः — मैथिलि!

तं चिन्तयामि नृपतिं सुरलोकयातं
येनायमात्मजविशिष्टगुणो न दृष्टः ।
ईदृग्विषं गुणनिधिं समवाप्य लोके
धिग् भो! विधेर्यदि बलं पुरुषोत्तमेषु ॥ २२॥

# वत्स! कैकेयीमार्तः!

यत्सत्यं परितोषितोऽस्मि भवता निष्कल्मषात्मा भवां-रत्वद्वाक्यस्य वशानुगोऽस्मि भवतः ल्यातैर्गुणैर्निर्जितः। किन्त्वेतन्नृपतेर्वचस्तदनृतं कर्तुं न युक्तं त्वया किन्नोत्पाद्य भवद्विधं भवतु ते मिथ्याभिधायी पिता ॥

#### भरतः ---

यावद् भविष्यति भविन्यमावसानं । तावद् भवेयमिह ते नृप! पादमूले ।

### रामः --

मैवं नृपः स्वसुकृतैरतुयातु सिद्धिः

भैमे शापितो न परिरक्षसि चेत् स्वराज्यम् ॥ २४॥

 <sup>&#</sup>x27;त' ख. च. पांठः.

<sup>\$</sup> पादादाविप 'मे' आदेशः कृतः । धुवन्तप्रतिरूपियद्भव्यायं वा स्सात् ।

भरतः — हन्त ! अनुत्तरमभिहितम् । भवतु , समयतस्ते राज्यं परिपालयामि ।

रामः -- वत्स! कः समयः।

भरतः — मम हस्ते निक्षिप्तं तव राज्यं चतुर्दशवर्षान्ते \*प्रतिग्रहीतुमिच्छामि ।

रामः --- ऐवमस्त ।

भरतः — आर्थ ! श्रुतम् । आर्थे ! श्रुतम् । तात ! श्रुतम् ।

सैर्वे -- वयमपि श्रोतारः ।

भरतः — आर्य ! अन्य(द ? म)पि वरं हर्तुमिच्छामि ।

**रामः —** वत्तः! किमिच्छासि । किमहं ददामि<sup>५</sup>। किमहम-नुष्ठास्यामि ।

भरतः ---

पादोपमुक्ते तव पादुके मे एते प्रयच्छ प्रणताय मूर्झा ।

१. 'स्तव रा' क. घ. पाडः. १. 'तथास्तु' घ. पाठः. ३. 'म्। ता' ग. घ. पाठः.
 ४. 'उसौ — बाढं, श्रोतारी स्वः ।' ग. घ. पाठः. ५. 'मि। म' ग. पाठः.

<sup>\*</sup> प्रतिप्रहक्ती रामी विविधतः ।

यावद् भवानेष्यति कार्यसिद्धिं तावद् भविष्याम्यनयोर्विधेयः॥ २५॥

रामः -- (स्वगतम्) हन्त भोः !

सुचिरेणापि कालेन यशः किञ्चिन्मयार्जितम् । अचिरेणैव कालेन भरतेनाच सञ्चितम् ॥ २६॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! णं दीयदि खु पुँडमजाअणं भरदस्स ।

रामः -- तथास्तु । वत्स! गृह्यताम् ।

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । (गृहीता) आर्य ! अत्राभिषेको-दकमावर्जयितुमिच्छामि ।

रामः — तात! यदिष्टं भरतस्य, तत् सर्वे क्रियताम् ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान्।

भरतः — (आत्मगतम्) हन्त भोः!

श्रद्भेयः स्वजनस्य पौररुचितो लोकस्य दृष्टिक्षमः

स्वर्गस्थस्य नराधिपस्य दयितः शीलान्वितोऽहं सुतः।

(क) आर्यपुत्र! ननु दीयते खलु प्रथमयाचनं भरताय।

१, 'णैव का' क. ख. घ. पाठः. २. 'बढमजा' ब. पाठः.

भ्रातृणां ग्रणषालिनां बहुमतः कीर्त्तेर्महद् भाजनं संवादेषु कथाश्रयो गुणवतां लब्धेप्रियाणां प्रियः ॥२७॥

रामः — वत्स! कैकेयीमार्तः! राज्यं नाम मुहूर्तमिप नोपेक्षणीयम्। तस्मादद्यैव विजयाय प्रतिनिवर्ततौं कुमारः।

सीता — (क) हं, अज्ज एव्व गमिस्सदि कुमारो भरदो।

रामः — अलमतिस्रोहेन । अद्यैवें विजयाय प्रतिनिवर्ततां कुमारः ।

भरतः --- आर्य! अद्येवाहं गमिष्यामि ।

आशावन्तः पुरे पौराः स्थास्यन्ति त्वदिदृक्षया । तेषां प्रीतिं करिष्यामि त्वत्प्रसादस्य दृशेनात् ॥ २८॥

सुमन्त्रः - आयुष्मन्! मयेदानीं किं कर्तव्यम्।

रामः — तात! महाराजवत् परिपाल्यतां कुमारः।

सुमन्त्रः — यदि जीवामि, तावत् प्रयतिष्ये ।

रामः - वत्स ! कैकेयीमातः ! आरुह्यतां ममाप्रतो रथः ।

(क) हम्, भवैव गमिष्यति कुमारी भरतः।

१, 'इबः प्रि' स. घ. पाठः. १. 'त।' स. घ. पाठः. १. 'स्व।' ग. पाठः. ४, 'व गच्छतः ।' स. पाठः. ५. 'मि प्र' च. पाठः.

# भरतः — यदाज्ञापयत्यार्यः ।

(रथमारोहतैः)

रामः — मैथिलि! इतस्तावत् । वत्स! लक्ष्मण! इतस्ता-

वत् । आश्रमपदद्वारमात्रमपि भरतस्यानुयात्रं भविष्यामः ।

(इति निष्कान्ताः सर्वे)

चतुर्थोऽङ्कः ।

 <sup>&#</sup>x27;यति)' क. पाठः.

### अथ पश्चमोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशति सीता तापसी च।)

सीता — (क) अच्ये! उवहारसुमणाइण्णो सम्मिज्जदो अ-रसमो। अस्तमपदिवभवेण अणुद्धिऔ देवससुदाआरो। ता जाव अय्यउत्तो ण आअच्छेदि, दाव इमाणं वाळरुक्खाणं उदअप्पदाणेण अणुक्कोसइस्सं। तापसी — (ख) अविग्धं से होद्व।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः — (सशोकमैं)

लक्ता तां गुरुणा मया च रहितां रम्यामयोध्यां पुरी-मुद्यम्यापि ममाभिषेकमिललं मत्सिन्नधावागतः । रक्षार्थं भरतः पुनर्गुणनिधिस्तत्रैव सम्प्रेषितः कष्टं भो! नृपतेर्धुरं सुमहतीमेकः समुत्कर्षति ॥१॥

(ख) अविष्रमस्या भवतु।

<sup>(</sup>क) आर्थे! उपहारसुमनःक्षीर्णः संमार्जित आश्रमः । आश्रमपदविभवेनानुष्ठितो देवससुदाचारः । तद् यावदार्यपुत्रो नागच्छति , तावदिमान् बाळवृक्षानुदकप्रदानेनानुक्रोशिय्यामि ।

१. 'ओ स' क, पाठः. २. 'गाहिस्सं' क, पाठः. ३. 'म्) भोः कष्टम् । स्य' घ. पाठः.

(विमृश्य) ईदृशमेवैतत् । याविदृश्नीमीदृशशोकविनोदृनार्थमव-स्थाकुटुम्बिनीं मैथिलीं पश्यामि । तत् कनुखलु गता वैदेही । (परिकम्यावलोक्य) अये ईमानि खलु प्रत्यग्रामिषिक्तानि वृक्षमू-लानि अदूरगतां मैथिलीं सूचयन्ति । तथा हि,

> भ्रमित सिंठलं वृक्षावर्ते सफेनमवस्थितं तृषितपितता नैते क्किष्टं पिबन्ति जलं खगाः। स्थलमभिपतन्त्याद्भीः कीटा बिले जलपूरिते नववलियनो वृक्षा मूले जलक्षयरेखया॥२॥

(वैंडोक्य) अये इयं वैदेही। भोः! कष्टम्।

योऽस्याः करः श्राम्यति दर्पणेऽपि स नैति खेदं कलशं वहन्त्याः। कष्टं वनं स्त्रीजनसौकुमार्यं समं लताभिः कठिनीकरोति॥३॥

(उपेस) मैथिलि! अपि तपो वर्धते।

सीता — (क) हं अय्यउत्तो । जेदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि! यदि ते नास्ति धर्मविन्नः, आस्यताम् ।

(क) हम् आर्यपुत्रः । जयत्वार्यपुत्रः ।

र्भ. 'नी शो' स्त. ग. घ. पाठः. २. 'इदानी खे' घ. पाठः. ३. 'परिकम्यावको' ग. घ. पाठः.

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि। (उपिनिशति)

रामः — मैथिलि ! प्रतिवचनार्थिनीमिव स्वां पश्यामि । किमिदम् ।

सीता — (ख) सोअसुण्णहिअअस्स विअ अय्यउत्तरस मुह-राओ। किं एदं।

रामः — मैथिलि! स्थाने खलुँ चिन्ता।

कृतान्तशस्याभिहते शरीरे तथैव तावकृदयवणो मे । नानाफलाः शोकशराभिघाता-स्तत्रैव तत्रैव पुनः पतन्ति ॥ ४॥

सीता — (ग) अय्यउत्तैस्स को विअ सन्दावो ।

रामः — श्वस्तत्रभवतस्तातस्यानुसंवत्सरश्राद्धविधिः । कल्प-विशेषेण निवपनिक्रयामिच्छन्ति पितरः । तत् कथं निर्वतिय-ष्याँमीत्येतिचन्यते । अथवा,

<sup>(</sup>क) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>(</sup>ख) शोकशून्यहृदयस्येवार्यपुत्रस्य मुखरागः । किमेतत् ।

<sup>(</sup>ग) आर्यपुत्रस्य क इव सन्तापः ।

१. 'उभावुपविश्वतः)' क. पाठः. २. 'छ कृता चि' घ. पाठः. ३. 'त् ! को हिअअस' घ. पाठः. ४. 'मि । एतिबन्तयामि ।' क. ग. घ. पाठः.

गच्छिन्त तुष्टिं खलु येन केन त एव जानन्ति हि तां दशां में । इच्छामि पूजां च तथापि कर्तुं तातस्य रामस्य च सानुरूपाम्\*॥५॥

सीता — (क) अय्यउत्त! णिव्वत्तइस्सिदि सद्धं भरदो रिद्धीए, अवत्थाणुरूवं फळोदएण वि अय्यउत्ती। एदं तादस्स बहुमदअरं भविरसिदि।

रामः — मैथिलि!

फलानि दृष्ट्वा दर्भेषु स्वहस्तरचितानि नः। स्मारितो वनवासं च तातस्तत्रापि रोदिति॥६॥

(ततः प्रविशति परिव्राजकवेषो रावणः)

रावणः -- एष भोः!

नियतमनियतात्मा रूपमेतद् गृहीत्वा खरवधकृतवैरं राघवं वश्वयित्वा ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! निर्वर्तियिष्यति श्राद्धं भरत ऋद्धया, अवस्थानुरूपं फलोदकेना-प्यार्थपुत्रः । एतत् तातस्य बहुमततरं भविष्यति ।

९. 'त्तस्स ता' ग. पाठः.

<sup>\*</sup> आनुरूपवतीमिखर्थः।

# स्वरपद्परिहीणां हृज्यधारामिवाहं जनकनृपसुतां तां हर्तुकामः प्रयामि ॥७॥

(परिकम्याघो विलोक्य) इदं रामस्याश्रमपद्दारम् । यावद्वतरामि । अहम-(अवर्तराति) यावदहमप्यतिथिसमुदाचारमनुष्ठास्यामि । अहम-तिथिः। कोऽत्र भोः!।

रामः — (शुत्वा) स्वागतमतिथये ।

रैं।वणः — साधु विशेषितं खलु रूपं स्वरेण ।

**रामः—** (<sup>विंडोक्य</sup>) अये भगवान् । भगवन्! अभिवादये ।

रावणः — स्वस्ति ।

रामः - भगवन् ! एतदासनमास्यताम् ।

रावणः—(आत्मगतम्) कथमाज्ञप्त इवारम्यनेन । (भकाशम्) बाढम् । (उपीवशीत)

रामः — मैथिलि ! पाद्यमानय भगवते ।

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (निष्कस्य प्रविश्य) इमा आवो ।

रामः — शुश्रूषर्यं भगवन्तम् ।

(क) यदार्थपुत्र आज्ञापयति । इमा आपः ।

१. 'तीर्थ)' क. ग. घ. पाठः. २. 'रं ताबदनु' क. ख. घ. पाठः. ३. 'रावण' इस्रास्य स्थाने सर्वत्र 'परिवाजकः' इति घ. पाठः. ४. 'उपसपैति)' स्न. पाठः. ५. 'अस्व भ' घ. पाठः.

सीता — (क) जं अध्यउत्तो आणवेदि ।

रावणः -- (मायाप्रकाशनपर्याकुलो भूत्वा) भैवतु भवतु ।

इयमेका पृथिव्यां हि मानुषीणामरुन्धती । यस्या भर्तेति नारीभिः सत्कृतः कथ्यते भवान् ॥ ८॥

रामः — तेन हि आनय, अहमेव शुश्रूषयिष्ये ।

रावणः — अयि छायां परिहृत्य शरीरं न लङ्क्षयामि । वाचानुर्वेत्तिः खल्वतिथिसत्कारः । पूजितोऽस्मि । आस्यताम् ।

रामः — बाढम् । (उपविशाति)

रैं।वणः — (आलगतम्) यावदहमपि बाह्मणसमुदाचारमनुष्ठास्यामि । (प्रकाशम्) भोः! काश्यपगोत्रोऽस्मि । साङ्गोपाङ्गं
वेदमधीये, मानवीयं धर्मशास्त्रं, माहेश्वरं योगशास्त्रं, बाहेस्पत्यमर्थशास्त्रं, मेधातिथेन्यीयशास्त्रं, प्राचेतसं श्राद्करूपं च ।

रामः - कथं कथं श्राद्धकल्पमिति ।

रावणः — सर्वाः श्रुतीरतिक्रम्य श्राद्धकल्पे स्पृहा दर्शिता। किमेतत्।

(क) यदार्यपुत्र भाजापयाति ।

१. 'अळमलम्' स. पाटः, १. 'वती नन्वति' घ. पाटः, ३. परिव्राजकः— साबदह्यपि अक्षिथिसमुदाचारं ताबदनुष्ठास्यामि । रामः — छन्दतः । परिव्राजकः — भोः' घ. पाटः, ४. 'रं ताबदन्' क. स. म. माटः

रामः --- भगवन् ! भ्रष्टायां पितृमत्तायामागर्मं इदानीमेषः ।

रावणः — अलं परिहस्य । पृच्छतु भवान् ।

रामः — भगवन्! निवपनि्रयोकाले केन पितृंस्तर्पयामि।

रावणः -- सर्वे श्रद्धया दत्तं श्राद्धम्।

रामः — भगवन् ! अनादरतः परित्यक्तं भवति । विशे-षार्थं पृच्छामि ।

रावणः — श्रूयताम् । विरूढेषु दर्भाः, ओषघीषु तिलाः, कलायं शाकेषु, मत्स्येषु महाशफरः, पक्षिषु वार्घाणसः, पशुषु गौः खङ्गो वा, इस्रेते मानुषाणां विहिताः ।

रामः — भगवन् ! वाशब्देनावगतमन्यदप्यस्तीर्ते ।

रावणः -- अस्ति प्रभावसम्पाद्यम् ।

रामः -- भगवन्! एष एव मे निश्चयः।

उभयस्यास्ति सान्निध्यं यद्येतत् साधयिष्यति । धनुर्वा तपसि श्रान्ते श्रान्ते धनुषि वा तपः ॥९॥

रावणः — सन्ति । हिमवति प्रतिवसन्ति ।

रामः -- हिमवतीति । ततस्ततः ।

म एवः के ग. पाठः.
 प्यायां केन पितरस्तर्पविष्यन्ति। क. ग, 'यायां केन पितरस्तर्पविष्यन्ति।' क. ग, 'यायां केन पितरस्तुप्यन्ति।' घ पाठः.
 भे पाठः.
 भे पाठः.

网络阿尔克森教士

रावणः — हिमवतः सप्तमे शृङ्गे प्रत्यक्षस्थाणुशिरःपतित-गङ्गाम्बुपायिनो वैङूर्यश्यामपृष्ठाः पवनसमजवाः काञ्चनपार्श्वा नाम मृगाः, यैवैंखानसवालखिल्यनैमिशीयादयो महर्षयश्चिन्ति-तमात्रोपस्थितविपन्नैः श्राद्धान्यभिवर्षयन्ति ।

तैस्तर्पिताः स्रुतफलं पितरो लभन्ते हित्वा जरां खसुपयान्ति हि दीप्यमानाः । तुल्यं सुरैः ससुपयान्ति विमानवास-मावर्तिभिश्च विषयैर्न बलाद्वियन्ते ॥ १० ॥

## रामः -- मैथिलि!

ंआपृच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् द्रुमांश्र विन्ध्यं वनं तव सस्तीर्दयिता लताश्च । वत्स्यामि तेषु हिमवद्गिरिकाननेषु दीप्तैरिवौषधिवनैर्दंपरिक्षतेषु ॥ ११ ॥

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि।

**रावणः** — कौसल्यामात! अलमतिमनोरथेन। न ते मानु-वैद्देश्यन्ते।

(क) यदार्थपुत्र आज्ञापयति ।

1. 'रनुर 'ख, ग. पाठः,

<sup>🕆 &#</sup>x27; आहि नुप्रच्छ्योः ' (१. ३. २१) इति तङ् न कृतः ।

रामः -- भगवन्! किं हिमवति प्रतिवसन्ति ।

रावणः -- अथिकम्।

रामः — तेन हि पश्यतु भवान् ।

सौवर्णीन् वा मृगांस्तान् मे हिमवान् दर्शीयष्यति । भिन्नो मह्राणवेगेन कौञ्चत्वं वा गमिष्यति ॥ १२ ॥

रावणः — (स्वगतम्) अहो असहाः खल्वस्याव्लेपैः ।

रामः — (दिशो विलोक्य) अये विद्युत्सम्पात इव दृश्यते ।

रावणः — कौसल्यामात! इहस्थमेव भवन्तं पूजयति हि-मवान् । एष काञ्चनपार्थः ।

रामः -- भगवतो वृद्धिरेषा।

सीता — (क) दिहिआ अध्यउत्तो वहुई।

रामः -- न न ,

तातस्यैतानि भाग्यानि यदि स्वयमिहागतः । अर्हत्येष हि पूजायां लक्ष्मणं ब्रृहि मैथिलि! ॥ १३॥

सीता — (ब) अय्यउर्चं ! णं तित्थअत्तादो उवावत्तमाणं कुळवदि पचुग्गच्छेहित्ति सन्दिद्दो सोमित्ती ।

<sup>(</sup>क) दिष्टचार्यपुत्रो वर्धते ।

<sup>(</sup>ख) आर्यपुत्र! ननु तीर्थयात्रात उपावर्तमानं कुळपति प्रखुद्गच्छेति स-न्दिष्टः सौमित्रिः।

 <sup>&#</sup>x27;तिई प'घ. पाठः. २. 'णीस्तु मृ' कं. घ. पाठः. ३. 'पः। (प्रकाशम्)
 अये विश्वसम्पात इव दश्यते । कौ'क. ख. पाठः. ४. 'तेण ति'घ, पाठः.

रामः — तेन हि अहमेव यास्यामि । सीता — (क) अध्यउत्त! अहं किं करिस्सं । रामः — शुश्रूषर्यस्व भगवन्तम् । सीता — (क) जं अध्यउत्तो आणवेदि ।

> ृ (निष्कान्तो रामः)

रावणः — अये अयमर्घ्यमादायोपसर्पति राघवः । एष इदानीं पूजामनवेक्ष्य धावन्तं मृगं दृष्ट्वा धनुरारोपयति रीघवः।

> अहो बलमहो वीर्यमहो सत्त्वमहो जवः। राम इत्यक्षरैरल्पैः स्थाने व्याप्तमिदं जगत ॥ १४॥

एष मृगः एकप्लुतातिकान्तशरविषयो वनगहनं प्रविष्टः।

सीता— (आत्मगतम्) (ग) अय्यउत्तविरहिदाए भअं मे एत्थ उँप्पज्जइ ।

- ं (क) आर्यपुत्र! अहं कि करिष्यामि ।
  - (ख) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।
  - (ग) आर्यपुत्रविरहिताया भयं मेऽत्रोत्पद्यते ।

<sup>9. &#</sup>x27;य भ' ग. पाठः. २. '(रामो धनुरादाय निष्कान्तः)' क. पाठः. ३. 'एषोऽर्ष्यं' ग. घ. पाठः. ४. 'रामः ।' ग., 'राघवः । सीता — एसो गच्छसि अय्यउत्तो । होदु + + + दिण मिओ । एष स्ग एकप्छतातिकान्तशरिवषयो वनं गहनं प्रविष्टः । एष इदानी पूजामनवेक्य धावन्तं मृगं दृष्ट्वा धनुरारोपयित राववः । अहो बळमहो वीर्यमहो सत्त्वमहोजवः । राम इद्यक्षेरेरलैंः स्थाने व्यासिमदं जगत् ॥ सीता — ' घ. पाठः. ५. 'मे उ' इ. च. पाठः ६. 'सम्पज्ज' ग. घ. पाठः,

रावणः — (आत्मगतम्)

माययापहृते रामे सीतामेकां तपोवनात्। हरामि रुदतीं बालाममन्त्रोक्तामिवाहुतिम्॥ १५॥

सीता — (क) जाव उडजं पविसामि । (गैन्तुमीहते) रावणः — (स्वरूपं गृहीत्वा) सीते! तिष्ठ तिष्ठ । सीता — (समयम्) (स) हं को दाणि अअं। रावणैः — किं न जानीषे।

युद्धे येन सुराः सदानवगणाः शकादयो निर्जिता

हृष्ट्वा शूर्पणखाविरूपकरणं श्रुत्वा हतौ भ्रातरौ ।

दर्भाद् दुर्भितिमप्रमेयबालिनं रामं विलोभ्यच्छलैः

स त्वां हर्तुमना विशालनयने ! प्राप्तोऽस्म्यहं रावणः॥

सीता — (ग) हं ळावणो णामै । (प्रतिष्ठते) रावणः — आः रावणस्य चक्षुर्विषयमागता क यास्यसि।

<sup>(</sup>क) यावदुटजं प्रविशामि ।

<sup>(</sup>ख) हं क इदानीमयम्।

<sup>(</sup>गं) हं रावणो नाम।

१. '(उत्तिष्ठांत)' ग. घ. पाटः. २. 'णः — श्रृयतां, यु' ग. पाटः., 'णः — यु' क.
 स. पाटः. ३. 'म । (प्रस्थातुमिच्छति)' स. पाटः., 'म । रा' क. घ. पाटः.

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । सो-मित्ती ! परित्ताआहि परित्ताआहि ।

रावणः — सीते! श्रूयतां मत्पराक्रमः।

भग्नः शक्रः कम्पितो वित्तनाथः कृष्टः सोमो मर्दितः सूर्यपुत्रः। धिग् भो! स्वर्गे भीतदेवैर्निविष्टं धन्या भूमिर्वर्तते यत्र सीता॥ १७॥

सीता — (ख) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । सो-मित्ती ! परित्ताआहि परित्ताआहि मं ।

रावणः---

रामं वा शरणमुपेहि लक्ष्मणं वा स्वर्गस्थं दशरथमेव वा नरेन्द्रम् । किं (मैन्त्या ?)\* कुपुरुषसंश्रितैर्वचोभि-र्न व्याघं मृगशिशवः प्रधर्षयन्ति ॥ १८॥

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! परित्रायस्व परित्रायस्व । सौिमित्र ! परित्रायस्व परित्रायस्व । (ख) आर्यपुत्र ! परित्रायस्व परित्रायस्व । सौिमित्र ! परित्रायस्व परित्रायस्व माम् ।

 <sup>&#</sup>x27;हि मं।' क. घ. पाठः. २. '(मिथ्यैः?) कु' स्त्र. ग. पाठः.

<sup>\* &#</sup>x27;मन्त्या' इत्यस्य स्थाने 'मे स्याद्' इति पठनीयं भाति । 'मिथ्यैः' इति पाठान्तरस्थाने तु 'व्यथैंः' इति पठनीयं भाति ।

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । सो-मित्ती ! परित्ताआहि परित्ताआहि मं ।

रावणः ---

विलपिस किमिदं विशालनेत्रे! विगणय मां च यथा तवार्यपुत्रम्। विपुलबलयुतो ममेष योद्धं ससुरगणोऽप्यसमर्थ एव रामः॥ १९॥

सीता — (सरीषम्) संची सि । रावणः — हहह । अही पतिव्रतायास्तेजः ।

योऽहमुत्पतितो वेगान्न दग्धः सूर्यरिमिभः। अस्याः परिमितैर्दग्धः शैतोऽसीत्येभिरक्षरैः॥ २०॥

सीता — (ग) अय्यउत्त! परित्ताआहि परित्ताआहि । रावणैः — (सीतां गृहीत्वा) भो भो! जनस्थानवासिनस्तपस्वि-नः! शृप्वन्तु शृप्वन्तु भवन्तः ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र! परित्रायस्य परित्रायस्य । सौमित्रे! परित्रायस्य परित्रायस्य माम्।

<sup>(</sup>ख) शप्तोऽसि ।

<sup>(</sup>ग) आर्यपुत्र ! परित्रायस्वं परित्रायस्व ।

१. 'न्ती सि' क. ग. घ. पाठ. २. 'श्रान्तोऽसी' क. ग. घ. पाठ:, इं. 'ण: — भो' क. पाठ:.

बलादेष दशत्रीवः सीतामादाय गच्छति । क्षात्रधर्मे यदि स्निग्धः कुर्योद् रामः पराक्रमम् ॥ २१॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । रावणः — (परिकामन् विकोक्य) अये स्वपक्षपवनोत्क्षेपक्षुभि-तवनषण्डश्रण्डेचञ्चरभिधावसेष जटायुः । आः तिष्ठेदानीम् ।

> मङ्जाकृष्टनिस्त्रिशकृत्तपक्षक्षतच्युतैः । रुधिरैरार्द्रगात्रं त्वां नयामि यमसादनम् ॥ २२ ॥
>
> (तैन्कान्तै)

> > पञ्चमोऽङ्कः ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! परित्रायस्व परित्रायस्व ।

<sup>3. &#</sup>x27;हि । सोमिति ! परिलाआहि म ।' गे. पाटः. ३. 'ण्डथश्चस्त्रु ' स. पाटः. ३. 'सौती गृहीत्वा रावणो निष्कान्तः । (निष्कान्ताः सर्वे) प' घ. पाटः. ४. (न्तो रावणः सीती गृहीत्वा) प' स. पाटः।

### अथ पष्टोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशतो वृद्धतापसौ)

उभी — परित्रायतां परित्रायतां भवन्तः ! प्रथमः —

इयं हि नीलोत्पलदामवर्चसा मृणालशुकोञ्ज्वलदंष्ट्रहासिना । निशाचरेन्द्रेण निशार्धचारिणा मृगीव सीता परिभूय नीयते ॥ १ ॥

द्वितीयः — एषा खलु तत्रभवती वैदेही,

विचेष्टमानेव भुजङ्गमाङ्गना विधूयमानेव च पुष्पिता छता। प्रसद्य पापेन दशाननेन सा तपोवनात् सिन्दिरिवापनीयते॥ २॥

उभौ - परित्रायतां परित्रायतां भवन्तः!।

प्रथमः —— (कर्ष्वमवलेक्य) अये वचनसमकालै एव दशरथ-स्यानृण्यं कर्तुं 'मयि स्थिते क यास्यसी'ति रावणमाह्र्यान्तरि-क्षमुत्पतितो जटायुः।

द्वितीयः -- एष रोषादुद्रृत्तनयनः प्रतिनिवृत्तो रावणः।

१. 'तस्ताप' क. ग. पाठः. १. 'वे' ख. घ. पाठः. ३. 'लमेव' घ. पाँठः.

प्रथमः — एष रावणः।

द्वितीयः --- एष जटायुः।

उभौ - हन्तैतदन्तरिक्षे प्रवृत्तं युद्धम् ।

प्रथमः — काश्यपे! काश्यप! पश्य क्रव्यादीश्वरस्य सा-मर्थ्यम् ।

पक्षाभ्यां परिभूय वीर्यविषयं द्वन्दं प्रतिञ्यूहते तुण्डाभ्यां सुनिघृष्टतीक्ष्णचेपलः (?) संवेष्टनं चेष्टते । तीक्ष्णैरायसकण्टकेरिव नखेभींमान्तरं वक्षसो वज्राग्रैरिव दार्यमाणविषमाच्छैलाच्छिला पाठ्यते ॥ ३॥

द्वितीयः — हैन्त संकुद्धेन रावणेनासिना कव्यादीश्वरैंः स दक्षिणांसदेशे हतः।

उभौ — हा धिक् । पतितोऽत्रभवान् जटायुः । प्रथमः — भोः कष्टम् । एष खलु तत्रभवान् जटायुः,

कृत्वा स्ववीर्यसदृशं परमं प्रयतं क्रीडामयूरमिव शत्रुमचिन्तयित्वा । दीप्तं निशाचरपतेरवधूय तेजो नागेन्द्रभग्नवनवृक्ष इवावसन्नः ॥ ४॥

१. 'प! पद्य पद्य कन्यादेश्व' घ., 'प! पद्म । पद्म क. ग. पाठः.
 १. 'एष सं' क. ग. पाठः.
 ४. 'रस्य दक्षिणांसदेशो ह' क. ग. पाठः.
 ५. 'द्वितीयः —' क. ग. घ. पाठः.

उभौ - स्वर्ग्योऽयमस्तु।

प्रथमः — काइयप ! आगम्यताम् । इमं वृत्तान्तं तत्रभ-वते राघवाय निवेदयिष्यावः ।

द्वितीयः - बाढम् । प्रथमः कल्पः ।

(निष्क्रान्तौ)

विष्कम्भकः।

(ततः प्रविशति काञ्चुकीयः)

ं काञ्चुकीयः — क इह भोः ! काञ्चनतोरणद्वारमशून्यं कुरुते ।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) अय्य! अहं विजया। किं करीअदु।

काञ्चुकीयः — विजये! निवेचतां निवेचतां भरतकुमारा-य — एष खलु रामदर्शनार्थं जनस्थानं प्रस्थितः प्रतिनिवृत्तस्त-त्रभवान् सुमन्त्र इति ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य! अवि किदत्थो ताैदसुमन्तो आ-अदो।

- (क) आर्थ! अहं विजया । किं कियताम् ।
- (ख) आर्य ! अपि कृतार्थस्तातसुमन्त्र आगतः ।

१. 'अय्यसु' ग. घ. पाठः.

काञ्चुकीयः — भवति ! न जाने ।

हृदयस्थितशोकामिशोषिताननमागतम् । दृष्ट्वैवाकुलमासीन्मे सुमन्त्रमधुना मनः ॥ ५ ॥

प्रतिहारी — (क) अय्य ! एदं सुणिअ पय्याउळं विअ मे हिअअं।

काञ्चुकीयः — भवति ! किमिदानीं स्थिता । शीघं निवे-चताम् ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य! इअं णिवेदेमि । (निष्कान्ता)

काञ्चुकीयः — (विलोक्य) अये ! अयेमत्रभवान् भरतकु-मारः । सुमन्त्रागमनजनितकृत्ह्लैहृदयश्चीरवल्कलवसनश्चित्रज-टापुञ्जपिञ्जरितोत्तमाङ्ग इत एवाभिवर्तते । य एषः,

> प्रख्यातसद्गुणगणः प्रतिपक्षकाल-स्तिग्मांशुवंशतिलकश्चिदशेन्द्रकल्पः। आज्ञावशादखिलभूपरिरक्षणस्थः श्रीमानुदारकलभेभसमानयानः॥६॥

- (क) आर्थ ! एतच्छूत्वा पर्याकुलमिव मे हृदयम् ।
- (ख) आर्थ! इयं निवेदयामि ।

৭. 'एवं सु' क. ख. पाटः. २. 'यं भर' घ. पाठः. ३. 'लश्वी' क. घ. पाठः.

(ततः प्रविशति भरतः प्रतिहारी च)

भरतः — विजये! एवम् , उपगतस्तत्रभवान् सुमन्त्रः ।

गत्वा तु पूर्वम(हश्य)मार्यनिरीक्षणार्थं लब्धप्रसादशपथे मयि सन्निवृत्ते । दृष्ट्वा किमागत इहात्रभवान् सुमन्त्रो रामं प्रजानयनबुद्धिमनोभिरामम् ॥ ७ ॥

काञ्चुकीयः -- (उर्पगम्य) जयतु कुमारः।

भरतः — अथ कस्मिन् प्रदेशे वर्तते तत्रभवान् सुमन्त्रैः।

काञ्चकीयः — असौ काञ्चनतोरणद्दारे ।

भरतः — तेन हि शीघं प्रवेश्यताम्।

काञ्चकीयः --- यदाज्ञापयति कुमारः ।

(निष्कान्ती)

(ततः प्रविशाति सुमन्त्रः प्रतिहारी च)

सुमन्त्रः — (सरोकम्) कष्टं भोः ! कष्टम्।

नरपतिनिधनं मयानुभूतं नृपतिस्तव्यसनं मयेव दृष्टम् ।

१. 'पेख)' क. ग. पाटः. २. 'शे त' ख. पाटः. ३. 'न्त्रो वर्तते ।' ख. पाटः. ४. 'न्तः)' क. ग. घ. पाटः.

### श्रुत इह स च मैथिलीप्रणाशो गुण इव बह्वपराद्यमायुषो मे ॥ ८॥

प्रतिहारी — (समन्त्रमुह्दिय) (क) एदु एदु अय्यो । एसो भट्टा । उपसप्पदु अय्यो ।

सुमन्त्रः — (उपस्ख) जयतु कुमारः ।

भरतः — तात! अपि दृष्टस्त्वया लोकाविष्कृतिपतृस्तेहः। अपि दृष्टं द्विधाभृतमरुन्धतीचारित्रम्। अपि दृष्टं लया निष्का-रणावहितवनवाससोभात्रेम्।

(सुमन्त्रः सचिन्तस्तिष्ठति)

प्रतिहारी --- (स) भट्टिदारओ खु अय्यं पुच्छदि।

सुमन्त्रः -- भवति ! किं माम्।

भरतः — (स्वगतम्) अतिमहान् खल्वायासः । सन्ता-पाद् भ्रष्टहृद्यः । (प्रकाशम्) अपि मार्गात् प्रतिनिवृत्तस्तत्र-भवान् ।

- (क) एत्वेत्वार्थः । एष भर्ता । उपसर्पत्वार्थः ।
- (ख) भर्तृदारकः खल्वार्य प्रच्छति ।

९. 'हरत्वया' ख. पाठः. २. 'त्रः । ' ख. पाठः.

सुमन्त्रः — कुमार ! त्विच्चयोगाद् रामदर्शनार्थं जनस्थानं प्रिस्थितः कथमहमन्तरा प्रतिनिवर्तिष्ये ।

भरतः — किन्नुखलु क्रोधेन वा लज्जया वात्मानं न दर्शयन्ति ।

सुमन्त्रः -- कुमार !

A STORY

कुतः क्रोधो विनीतानां रुज्जा वा कृतचेतसाम्। मया दृष्टं तु तच्छून्यं तैर्विहीनं तपोवनम्॥९॥

भरतः — अथ क गता इति श्रुंताः।

सुमन्त्रः — अस्ति किल किष्किन्धा नाम वनौकसौं नि-वासः । तत्र गता इति श्रुँताः ।

भरतः — हन्त अविज्ञातपुरुषविशेषाः खलु वानराः । दुः-खिताः प्रतिवसन्ति ।

सुमन्त्रः — कुमार ! तिर्थग्योनयोऽप्युपकृतमवगन्छन्ति । भरतः — तात ! कथमिव ।

सुमन्त्रः —

सुग्रीवो भ्रंशितो राज्याद् भ्रात्रा ज्येष्ठेन वालिना। हृतदारो वसञ्छैले तुल्यदुःखेन मोक्षितः॥ १०॥

१. 'श्रूयन्ते ।' घ. पाठः. १. 'सामधिवा' घ. पाठः. ४. 'श्रूयन्ते ।' घ. पाठः.

भरतः -- तात ! कथं तुल्यदुःखेने नाम ।

सुमन्त्रः — (आत्मगतम्) हन्त सर्वमुक्तमेव मया। (प्रकाशम्) कुमार! नखलु किञ्चित्। ऐश्वर्यभ्रंशतुल्यता ममाभिप्रेता।

भरतः — तात ! किं गृहसे । स्वर्ग गतेन महाराजेपाद-मूलेन शापितः स्याः , यदि सत्यं न ब्रूयाः ।

सुमन्त्रः — का गतिः। श्रूयतां,

वैरं मुनिजनस्यार्थे रक्षसा महता कृतम्। सीता मायामुपाश्रित्य रावणेन ततो हृता॥ ११॥

भरतः — कथं हृतेति । (मोहमुपगतः)

स्मन्त्रः -- समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

भरतः — (पुनः समाधस्य) भोः! कष्टम् ।

पित्रा च बान्धवजनेन च विष्ठयुक्तो दुःखं महत् समनुभूय वनप्रदेशे । भार्यावियोगमुपलभ्य पुनर्भमार्यो जीमृतचन्द्र इव खे प्रभया वियुक्तः ॥ १२ ॥

१. 'नेति ।' ग. पाठः. २. 'जेन' क., 'जपादेन' ख. ग. पाठः.

भोः! किमिदानीं करिष्ये। भवतु, दृष्टम्। अनुगच्छतु मा तातः।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति कुमारः ।

(उभौ परिकामतः)

सुमन्त्रः — कुमार! नखलु नखलु गन्तव्यम् । देवीनां चतुरशालमिदम् ।

भरतः — अत्रैव में कार्यम् । भोः! क इह प्रतिहारे ।

(प्रविस्य)

प्रतिहारी — (क) जेंद्र भट्टिदारओ । विजआ खु अहं ।

भरतः — विजये ! ममागमनं निवेदयात्रभवत्ये ।

प्रतिहारी — (ख) कदमाए भट्टिणीए णिवेदेमि ।

भरतः — या मां राजानमिच्छति ।

प्रतिहारी — (आत्मगतम्) (ग) हं किंणुखु भवे । (प्रकाशम्) भट्टा! तह । (निष्कान्ता)

<sup>(</sup>क) जयतु भर्तृदारकः । विजया खल्वहम् ।

<sup>(</sup>ख) कतमस्यै भट्टिन्यै निवेदयामि ।

<sup>(</sup>ग) हं किन्नुखलु भवेत्। भर्तः! तथा।

(ततः प्रविशाति कैकेयी प्रतिहारी च)

# केकेयी — (क) विजए ! मं पेक्खिंदु भरदो आअदो।

प्रतिहारी —— (ल) भट्टिणि! तह। भट्टिदारअस्स रामस्स स-आसादो तादसुमन्तो आअदो। तेण सह भट्टिदारओ भरदो भ-ट्टिणि पेक्खिदुं इच्छदि किळ।

कैंकेयी — (स्वगतम्) (ग) केण खु उग्वादेण मं उवाळिम्भि-स्सिदि भरदो ।

प्रतिहारी — (घ) भट्टिणि! किं पविसदु भट्टिदारओ। कैंकेयी — (ङ) गच्छ। पवेसेहि णं।

प्रतिहारी — (च) भट्टिणि ! तह । (पिकिम्योपस्य) जेंदु भ-ट्टिदारओ । पविसदु किळ ।

<sup>(</sup>क) विजये ! मां प्रेक्षितुं भरत आगतः ।

<sup>(</sup>ख) भट्टिनि! तथा । भर्तृदारकस्य रामस्य सकाशात् तातसुमन्त्र आगतः । तेन सह भर्तृदारको भरतो भट्टिनीं प्रेक्षितुमिच्छति किल ।

<sup>(</sup>ग) केन खद्धद्वातेन मामुपालप्स्यते भरतः।

<sup>(</sup>घ) भिहान ! किं प्रविशतु भर्तृदारकः ।

<sup>(</sup>ङ) गच्छ । प्रवेशयैनम् ।

<sup>(</sup>च) भट्टिनि ! तथा । जयतु भर्तृदारकः । प्रविशतु किल ।

१, 'हो आ' ख, ग, पाठः.

भरतः — विजये ! किं निवेदितम् ।

प्रतिहारी - आम।

भरतः — तेन हि प्रविशावः ।

(प्रविश्वतः)

कैकेयी — (क) जाद! विअआ मन्तेदि — रामस्स सआ-सादो सुमन्तो आअदत्ति ।

भरतः — अतः परं प्रियं निवेदयाम्यत्रभवस्य ।

कैकेयी — (ल) जाद! अवि कोसळ्ळा सुमित्ता अ सहा-वहदव्वा।

भरतः — न खलु ताभ्यां श्रोतव्यम्।

कैकेयी — (आत्मगतम्) (ग) हं किंणुहु भवे । (प्रकाशम्) भणाहि जाद!।

भरतः — श्रूयतां ,

यः स्वराज्यं परित्यज्य त्विन्नयोगाद् वनं गतः । तस्य भार्या हता सीता पर्याप्तस्ते मनोरथः ॥ १३ ॥

<sup>(</sup>क) जात! विजया मन्त्रयते — रामस्य सकाशात् सुमन्त्र आगत इति।

<sup>(</sup>ख) जात! अपि कौसत्या सुमित्रा च शब्दयितन्या।

<sup>(</sup>ग) हं किन्नुखलु भवेत्। भण जात!।

### कैकेयी - हं।

### भरतः ---

हन्त भोः ! सत्त्वयुक्तानामिक्ष्वाकूणां मनस्विनाम् । वधूप्रधर्षणं प्राप्तं प्राप्यात्रभवतीं वधूम् ॥ १४ ॥

कैकेयी — (आत्मगतम्) (क) भोदु, दाणि काळो कहेउं। (प्रकाशम्) जाद! तुवं ण आणासि महाराअस्स सावं।

भरतः -- किं शप्तो महाराजः।

कैकेयी — (ख) सुमन्त ! आर्अक्ख वित्थरेण ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति भवती । कुँमार ! श्रूयताम् — पुरा मृगयां गतेन महाराजेन किंमिश्चित् सरित कल्झैं पूर-यँमाणो वनगजबृंहितानुकारिशेन्दसमुत्पन्नवनगजशङ्कया श-न्दविधिना शरेण विपन्नचक्षुषो महर्षेश्चक्षुभूतो मुनितनयो हिंसितः ।

<sup>(</sup>क) भवतु, इदानीं कालः कथयितुम् । जातः ! त्वं न जानासि महाराजस्य शापम् ।

<sup>(</sup>ख) सुमन्त्र! आचक्ष्य विस्तरेण।

 <sup>&#</sup>x27;चिक्ख' ग. घ. पाटः.
 'श्रोतुमहीत कुमारः — पु' क. घ. पाटः.
 'तो नाम मु' च.,
 'तो मुनिपुत्रो हिं' क. ग. घ. पाटः.

भरतः — हिंसित इति । शान्तं शान्तं पापम् । त-तस्ततः ।

सुमन्त्रः — ततस्तमेवं गतं दृष्ट्वा,

तेनोक्तं रुदितस्यान्ते मुनिना सत्यभौषिणा । यथाहं भोरत्वमप्येवं पुत्रशोकाद् विपत्स्यसे ॥ १५ ॥ इति ।

भरतः — नन्वदं कष्टं नाम ।

केंक्रेयी — (क) जाद! एदण्णिमत्तं अवराहे मं णिक्खिन विभ पुत्तओ रामो वणं पेसिदो, णहु रज्जळोहेण। अपरि-हरणीओ महैरिसिसावों पुत्तविष्पवासं विणा ण होइ।

भरतः — अथ तुल्ये पुत्रविप्रवासे कथमहमरण्यं न प्रेषितः।

कैकेयी — (स) जाद! मादुळकुळे वत्तमाणस्स पइदीहूदो दे विप्पवासो।

<sup>(</sup>क) जात! एति ज्ञिमित्तमपराधे मां निक्षित्य पुत्रको रामो वनं प्रेषितः, न खलु राज्यकोभेन । अपिहरणीयो महर्षिशापः पुत्रविष्रवासं विना न भवति । (ख) जात! मातुळकुळे वर्तमानस्य प्रकृतीभृतस्ते विषयासः।

 <sup>&#</sup>x27;तपसा स'क, ग. घ. पाठः.
 'वादिना'क, पाठः.
 'हेसि' ग. पाठः.
 'पो शिंग, पाठः.
 'पो शिंकित' क. ग. घ. पाठः.

भरतः — अथ चतुर्दश वर्षाणि कि कारणमैवेक्षितानि ।

कैकेयी — (क) जाद! चउदस दिअस त्ते वत्तुकामाए प-य्याउळहिअआए चउददा वरिसाणि त्ति उत्तं।

् भरतः — अस्ति पाण्डित्यं सम्यग् विचारयितुम् । अथ वि-दितमेतद् गुरुजनस्य ।

सुमन्त्रः — कुमार! विसष्ठवामदेवप्रभृतीनामनुमतं वि-दितं च।

भरतः — हन्त त्रैलोक्यसाक्षिणः खल्वेते । दिष्ट्यानपैरा-द्धात्रभवती । अम्ब ! यद् भ्रातृक्षेहात् समुत्पन्नमन्युना मया दू-षितात्रभवती, तत् सर्वे मर्षयितन्यम् । अम्ब ! अभिवादये ।

कैकेयी — (ख) जाद ! का णाम मादा पुत्तअस्स अवराहं ण मरिसेदि । उट्टेहि उट्टेहि । को एत्थ दोसो ।

भरतः — अनुगृहीतोऽसा। \*आपृच्छाम्यत्रभवतीम्। अचै-

<sup>(</sup>क) जाद ! चतुर्दश दिवसा इति वक्तुकामया पर्याकुलहृदयया चतुर्दश वर्षाणीत्युक्तम् ।

<sup>(</sup>ख) जात ! का नाम माता पुत्रकस्यापराधं न मर्थयति । उत्तिष्ठोत्तिष्ठ । कोऽत्र दोषः ।

१. 'समेक्षि' घ. पाटः २. 'त्ति मए उत्तं । पथ्याखळहिअआए मन्थराए चड' ख. पाटः. ३. 'वकष्टात्र' ग. पाटः.

<sup>. \*</sup> इहापि तङ् न कृतः।

वाहमार्यस्य साहाय्यार्थे कृत्स्नं राजमण्डलमुद्योजयामि । अयमिदानी ,

> वेलामिमां मत्तगजान्धकारां करोमि सैन्यौघनिवेशनद्धाम् । बलैस्तरिक्षश्च नयामि तुल्यं ग्लानि समुद्रं सह रावणेन ॥ १६॥

अये राब्द इवै । तृंर्णे ज्ञायतां राब्दः ।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) जेद्धे कुमारो । इमं वुत्तन्तं सुणिअ जे- हुमहिणी मोहं गऔं ।

कैकेयी -- हं।

भरतः — कथं मोहमुपगताम्बा ।

केकेयी -- (ल) ऍहि जाद! अय्यं अस्सासइस्सामो।

- (क) जयतु कुमारः । इमं वृत्तान्तं श्रुत्वा ज्येष्टभिट्टिनी मोहं गता ।
- (ख) एहि जात! आर्यामाश्वासयिष्यावः।

१. 'च श्रूयते । तू' घ. पाठः. २. 'तु भिष्टणी । इ' ग. घ. पाठः. ३. 'आ । भ' क. स्त. ग. पाठः. ४. 'गच्छ जाद अय्या दे अस्सासइदव्या ।' ग. घ. पाठः.

### भरतः — यदाज्ञापयत्यम्बा ।

(निष्कान्ताः सर्वे)

पष्ठोऽङ्कः ।

### सप्तमोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशाति तै।पसः)

तापसः — नन्दिलक ! नन्दिलक !।

(प्रविश्य)

निद्लकः --- (क) अय्य! अअं ह्मि ।

तैापसः — नन्दिलक! कुलपतिर्विज्ञापयति — एष खलु स्वदारापहारिणं त्रैलोक्यविद्रावणं रावणं नाशियत्वा राक्ष-सगणविरुद्धवृत्तं गुणगणविभूषणं विभीषणमभिषिच्य देवदे-विषिसद्धविमलचारित्रां तत्रभवतीं सीतामादाय ऋक्षराक्षस-वानरमुख्यैः परिवृतः सम्प्राप्तस्तत्रभवान् शरिद्धमलगगनच-न्द्राभिरामो रामः। तर्देधास्मिन्नाश्रमपदेऽस्मिद्धभवेन यत् सङ्क-स्पियतव्यं, तत् सर्वे सज्जीिकयताम् इति।

नन्दिलकः -- (स) अयय ! सन्वं सैन्जीकिदं । किन्तु,

<sup>(</sup>क) आर्थ ! अयमस्मि ।

<sup>(</sup>ख) आर्थ ! सर्व सज्जीकृतम् । किन्तु,

 <sup>&#</sup>x27;तापसकुमारः' ग. पाठः, 'ऋषिकुमारः' ख. पाठः. २. 'ऋषिकुमारः--'
 'ऋषिकुमारः ' ख. पाठः. ४. 'दस्यास्मि' घ., 'देतस्मि' ग. पाँठः. ५. 'वे कि' ख. ग. घ. पाठः. ६. 'संक्षिपदं' घ. पाठः

तापसः — किमेतत् ।

नन्दिलकः — (क) एत्थ विभीसणकेरआ रक्खसा । तेसं भक्खणणिमित्तं कुळवदी पमाणं ।

तापसः — किमर्थम् ।

नन्दिलकः — (व) ते खु खज्जन्ति।

तापसः — अलमलं सम्भ्रमेण । विभीषणविधेयाः खलु राक्षसाः ।

नन्दिलकः — (ग) णमो रक्खससज्जणाअ। (निष्कान्तः)

तापसः — (विलोक्य) अये अयमत्रभवान् रौघवः । य एषः,

> जय नरवर ! जेयः स्याद् द्वितीयस्तवारि-स्तव भवतु विधेया भूमिरेकातपत्रा ।

(क) अत्र विभीषणसम्बन्धिनो राक्षसाः । तेषां मक्षणनिमित्तं कुरुपतिः प्रमाणम् ।

(ख) ते खळु खादन्ति ।

(ग) नमो राक्षससज्जनाय ।

१. 'रामः । य' घ. पाठः.

इति मुनिभिरनेकैः स्तूयमानः प्रसन्नैः क्षितितल्लमवतीर्णो मानवेन्द्रो विमानात् ॥ १॥

जयतु भवान् जयतु । (निष्कान्तः)

मिश्रविष्कम्भकः ।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः -- भोः!

समुदितबलवीर्यं रावणं नाशियत्वा जगित गुणसमग्रां प्राप्य सीतां विशुद्धाम् । वचनमपि गुरूणामन्तशः पूरियत्वा मुनिजनवनवासं प्राप्तवानिरम भूयः॥ २॥

तापसीनामभिवेन्द्रनार्थमभ्यन्तरं प्रविष्टा चिरायते खलुँ मैथिली। (विलोक्य) अये ईंयं वैदेही,

सखीति सीतेति च जानकीति
यथावयः स्निग्धतरं स्नुषेति ।
तपस्विदारेर्जनकेन्द्रपुत्री
सम्भाष्यमाणा समुपैति मन्दम् ॥ ३॥

 <sup>&#</sup>x27;वादना' क. ग. पाठः. २. 'छ वैदेही ।' क. पाठः. ३. 'एषा खछ वै' ग. पाठः.

(ततः पविशति सीता तापसी च)

तापसी — (क) हळा! एसो दे कुडुन्बिओं। उवसप्प णं। ण सकं तुमं एआइणि पेक्सिद्ः।

सीता — (ल) हं अज्ज वि अविस्ससणीअं विअ मे प-डिभादि । <sup>(उपस्रस)</sup> जेंदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि! अपि जानासि, पूर्वीधिष्ठानमस्माकं जनस्थानमासीत्। अप्यत्र ज्ञायन्ते पुत्रकृतका वृक्षाः।

सीता — (ग) जाणामि जाणामि । ओळोइअपैत्तआ उळ्ळो-ळिअद्व्वा दाणि संबुत्ता ।

रामः — एवमेतत् । निम्नस्थलोत्पादको हि कालः । मैथि-लि ! अप्युपलम्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताच्छुक्कृवाससं भरतं दृष्ट्रा परित्रस्तं मृगयूथमासीत् ।

सीता — (ध) अय्यउत्त ! दिढं खु सुमरामि ।

<sup>(</sup>क) हला ! एष ते कौटुन्बिकः । उपसर्पेनम् । न शक्यं त्थामेकािकर्ना प्रेक्षितुम् ।

<sup>(</sup>ख) हम् अद्याप्यविश्वसनीयमिव मे प्रतिभाति । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>ग) जानामि जानामि । अवलोकितपत्रका उल्लोकियितव्या इदानीं संवृत्ताः ।

<sup>(</sup>घ) आर्यपुत्र! दृढं खु समरामि ।

१. 'ओ। जै ग. पाठः. २. 'सि' ग. पाठः.

रामः — अयं तु नस्तपसः साक्षिभूतो महाकच्छः। अत्रा-स्माभिरासीनैस्तातस्य निवपनिकयां चिन्तयद्भिः काञ्चनपार्श्वो नाम मृगो दृष्टः।

सीता — (क) हं अय्यउत्त ! मा खु मा खु एवं भणिदुं। (भीता वेपते)

रामः — अलमलं सम्भ्रमेण । अतिकान्तः खल्वेष कालः । (दिशो विलोक्य) अये कुतो तु,

> रेणुः समुत्पतित लोधसमानगौरः सम्प्रावृणोति च दिशः पवनावधूतः । शङ्खध्वनिश्च पटहस्वनधीरनादैः सम्मूर्व्छितो वनमिदं नगरीकरोति ॥ ४ ॥

> > (प्रविश्य)

लक्ष्मणः — जयत्वार्यः । आर्य !

अयं सैन्येन महता त्वहर्शनसमुत्सुकः । मातृभिः सह सम्प्राप्तो भरतो आतृवत्सलः ॥ ५ ॥

रामः — वत्स लक्ष्मण ! किमेवं भरतः प्राप्तः ।

(क) हम् आर्यपुत्र! मा खल्ज मा खल्वेवं भणितुम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;मा मा ए' ग. पाठः.

लक्ष्मणः — आर्य ! अथिकम् ।

रामः — मैथिलि! श्वश्रूजनपुरोगं भरतमवलोकियतुं विशा-लीकियतां ते चक्षुः।

सीता — <sup>(क)</sup> अय्यउत्त ! इच्छिद्व्ये काळे भरदो आअदो ।

(ततः प्रविश्वति भरतः समातृकः)

भरतः ---

तैस्तैः प्रवृद्धविषयैर्विषमैर्विमुक्तं मेघैर्विमुक्तममलं शरदीव सोमम् । आर्योसहायमहमच गुरुं दिदक्षुः प्राप्तोऽस्मि तुष्टहृदयः स्वजनानुबद्धः ॥ ६॥

रामः — अम्बाः ! अभिवादये ।

सर्वाः —— (ख) जाद ! चिरं जीव । दिट्टिआ वड्डामो अव-सिदपडिण्णं तुमं कुसळिणं सह वहूए पेक्सिअ ।

रामः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! एष्टव्ये काले भरत आगतः ।

<sup>(</sup>स) जात ! चिरं जीव । दिष्ट्या वर्धामहे अवसितप्रतिज्ञं त्वां कुशलिनं सह वध्वा प्रेक्ष्य ।

<sup>1. &#</sup>x27;ख' ग. पाठः.

लक्ष्मणः — अम्बाः ! अभिवादये ।

सर्वाः — (क) जाद! चिरं जीव।

लक्ष्मणः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सीता — (ख) अय्या ! वन्दामि ।

सर्वाः — (ग) वच्छे ! चिरमङ्गळा होहि ।

सीता — <sup>(घ)</sup> अणुग्गहिद्ह्यि ।

भरतः — आर्य! अभिवादये भरतोऽहमस्मि ।

रामः — एह्येहि वत्स! इक्ष्वाकुकुमार! स्वस्ति, आयु-ष्मान् भव।

> वक्षः प्रसारय कवाटपुटप्रमाण-मालिङ्ग मां सुविपुलेन सुजद्दयेन । उन्नामयाननमिदं शरदिन्दुकल्पं प्रह्लाद्य न्यसनदुग्धमिदं शरीरम् ॥ ७॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! अभिवादये भरतो-ऽहमस्मि ।

(क) जात ! चिरं जीव।

(ख) आर्याः! बन्दे।

(ग) वत्से ! चिरमङ्गला भव ।

(घ) अनुगृहीतास्मि ।

<sup>1. &#</sup>x27;ये।' क. ग. घ. पाठः.

सीता -- (क) अय्यउत्तेण चिरसञ्चारी होहि ।

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे ! अभिवाद्ये ।

लक्ष्मणः — ऐह्योहि वर्त्से ! दीर्घायुर्भव । परिष्वजस्व गा-ढम् । (आलिक्रति)

भरतैः -- अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थ ! प्रतिगृह्यतां राज्य-भारः ।

रामः -- वत्स! कथिमव ।

कैकेयी -- (ल) जाद! चिराहिळसिदो खु एसो मणोरहो।

(ततः प्रविशाति राश्रुप्तः)

शत्रुघः —

विविधैर्व्यसनैः क्लिष्टमक्लिष्टगुणतेजसम् । द्रष्टुं मे त्वरते बुद्धी रावणान्तकरं ग्रुरुम् ॥ ८॥

(उपेगम्य) आर्य ! शत्रुझोऽहमभिवादये ।

- (क) आर्यपुत्रेण चिरसञ्जारी भव।
- (ख) जात ! चिराभिलिषतः खल्वेष मनोरथः ।

१. 'आयुष्मान् भव । भे ग. पाठः. २. 'त्स! इश्वाक्कक्सार! स्वस्त्यायुष्मान् भव । भे क. पाठः. ३. 'तः — आ' ख. घ. पाठः. ४. 'किमिदम् ।' घ. पाठः. ५. 'पेख्य)' ग. पाठः.

रामः — एहोहि वत्स! स्वस्ति, आयुष्मान् भव ।

शत्रुघः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे ! अभिवाद्ये ।

सीता — (क) वच्छ! चिरं जीव।

शत्रुघः --- अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! अभिवाद्ये ।

लक्ष्मणः — स्वैस्ति , आयुष्मान् भव ।

शत्रुद्धाः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थ ! एतौ वसिष्ठवामदेवौ सह प्रकृतिभिरभिषेकं पुरस्कृत्य त्वद्दर्शनमभिल्पतः ।

तीर्थोदकेन मुनिभिः स्वयमाहतेन नानानदीनदगतेन तव प्रसौदात्। इच्छन्ति ते मुनिगणाः प्रथमाभिषिक्तं द्रष्टुं मुखं सिललिसिक्तमिवारविन्दम्॥९॥

कैकेयी — (ख) गच्छ जाद! अभिळसेहि अभिसेअं।

रामः — यदाज्ञापयत्यस्वा। (निष्कान्तैः)

<sup>(</sup>ख) वत्स ! चिरं जीव ।

<sup>(</sup>क) गच्छ जात! अभिल्पाभिषेकम्।

१. 'वत्स ! आ' ग. पाठः. २. 'झः — आ' क. ख. ग. पाठः. ३. 'भावात्' झ. पाठः. ४. 'न्ता' घ. पाटः.

### (नेपध्ये)

जयतु भवान् । जयतु स्वामी । जयतु महाराजः । ज-यतुं देवः । जयतु भद्रमुखः । जयत्वार्थः। जयतु रावणान्तकः ।

कैकेयी — (क) एदे पुरोहिदा कञ्चुइंगो पुत्तअस्स मे वि-जअघोसं वड्डअन्तो आसीहि पूजअन्तिं।

सुमित्रा — (ख) पइदीओ परिचारआ सज्जणा अ पुत्तअ-स्स मे विजअं वडुअन्ति ।

(नेपध्ये)

भो भो जनस्थानवासिनस्तपस्विनः! शृण्वन्तु शृ्ण्वन्तु भवन्तः।

हत्वा रिपुप्रभवमप्रतिमं तमौघं<sup>\*</sup>
सूर्योऽन्धकारमिव शौर्यमयैर्मयूर्वैः ।
सीतामवाप्य सकलाशुभवर्जनीयां
रामो महीं जयति सर्वजनाभिरामः॥ १०॥

<sup>(</sup>क) एते पुरोहिताः कञ्चुकिनः पुत्रकस्य मे विजयघोषं वर्धयन्त आशीर्भिः पूजयन्ति ।

<sup>(</sup>ख) प्रकृतयः परिचारकाः सज्जनाश्च पुत्रकस्य मे विजयं वर्धयन्ति ।

१. 'तु रा' ग. पाठः. २. 'येंपुत्रः । ज' स्त. पाठः. ३. 'णो पिकदीओ सद्धादा मे पुत्तअस्स विजअं व' घ., 'णो पहदीओ सडउदा मे पुत्तअस्स विजअं व' स्त. पाठः. ४. 'न्ति । ने' क. ग. पाठः. ५. 'मः ॥ त' ग. पाठः.

<sup>\*</sup> पचाद्यजन्तः पुळिङ्गोऽत्र तमशब्दो क्षेयः ।

### कैकेयी — (क) अम्महे, पुत्तस्स मे विजअघोसणा वड्डइ ।

(ततः प्रविश्वति कृताभिषेको रामैः सपरिवारः)

रामै: — (विलोक्याकाशे) भोस्तात!

स्वर्गेऽपि तुष्टिमुपगच्छ विमुञ्च दैन्यं कर्म त्वयाभिलिषतं मिय यत् तदेतत्। राजा किलास्मि भुवि सत्कृतभारवाही धर्मेण लोकपरिरक्षणमभ्युपेतम्॥ ११॥

भरतः ---

अधिगतनृपशन्दं धार्यमाणातपत्रं विकसितकृतमौिलं तीर्थतोयाभिषिक्तम् । गुरुमधिगतलीलं वन्यमानं जनौषै-नेवशशिनमिवार्थं पश्यतो मे न तृप्तिः ॥ १२॥

शत्रुघः ---

एतदार्याभिषेकेण कुछं से नष्टकल्मषम् । पुनः प्रकाशतां याति सोमस्येवोद्ये जगत् ॥ १३ ॥

रामः — वत्स लक्ष्मण! अधिगतराज्योऽहमस्मि ।

(क) अम्महे , पुत्रस्य मे विजयघोषणा वर्धते ।

 <sup>&#</sup>x27;मः सीतचा सह। रा'ग., 'मः ) रा' क. पाटः. २. 'मः — भो' क. घ., 'मः (जर्ष्वमवळोक्य) भो' ग. पाटः.

# लक्ष्मणः — दिष्ट्या भवान् वर्धते ।

(प्रविस्य)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः । एष खलु तत्रभवान् विभीषणो विज्ञापयति, सुग्रीवनीलमैन्दजाम्बवद्धनूमैन्प्रसुखा-श्रासुगच्छन्तो विज्ञापयन्ति — दिष्ट्या भवान् वर्धत इति ।

रामः --- सहायानां प्रसादाद् वर्धत इति कथ्यताम् ।

काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः ।

कैकेयी — (क) घण्णाँ खु ह्यि। इदं अन्भुदअं अओज्झा-अं पेक्खिदुं इन्छामि।

रामः — द्रक्ष्यति भवती । (विशेष्य) अये प्रभाभिवनिमद-मिखलं सूर्यवत् प्रतिभाति । (विभाव्य) आ ज्ञार्तम् । सम्प्राप्तं पु-प्पकं दिवि रावणस्य विमानम् । कृतसमयिमदं स्मृतमात्रमुप-गैंच्छतीति । तत् सर्वेरारुद्धौतैं रथैः ।

(सर्वे आरोहान्त)

### (क) धन्या खल्बिस्म । इममभ्युद्यमयोध्यायां प्रक्षितुमिच्छामि ।

१. 'णः सु' ग पाठः. २. 'मदादयश्च भवन्त वि' ग. पाठः. ३. 'ण्णा कदा खं अञ्चादशं गियंदिश अञाण्यं पेक्सामि' स. पाठः. ४. 'क्य) किमेतत् प्र' क. स. पाठः. ५. 'ये ज्यान्नित इव प्रभयायं देशः । आ' घ. पाठः. ६. 'से इव । (वि' स. पाठः. ७. 'ति । आ' ग. पाठः. ८. 'तम् । एतत् प्राप्त' क., 'तम् । पुष्पकमिदं विमा' ग. पाठः. ९. 'नम् । तत्' क., 'नं स्भृ' ग. पाठः. १०. 'तिष्ठती' ग. पाठः. 'तिष्ठती' य. पाठः. १२. 'सः । अ' घ. पाठः. १३. 'इन्यन्ति' स. पाठः. ११. 'ताम् । (स' ग. घ. पाठः. १२. 'थः । अ' घ. पाठः. १३. 'इन्यन्ति' स. पाठः.

#### रामः--

अद्येव यास्यामि पुरीमयोध्यां सम्बन्धिमित्रैरनुगम्यमानः ।

लक्ष्मणः ---

अद्यैव परयन्तु च नागरास्त्वां चन्द्रं सनक्षत्रमिवोदयस्थम् ॥ १४ ॥

(भरतवाक्यम् )

यथा रामश्र जानक्या बन्धुभिश्र समार्गेतः । तथा लक्ष्म्या समायुक्तो राजा भूमिं प्रशास्तु नः॥१५॥

(निष्कान्ताः सर्वे)

सप्तमोऽङ्कः ।

प्रतिमानाटकं समाप्तम् ॥

 <sup>&#</sup>x27;वृ' ग. पाटः.

# APPENDIX

# भासरूपकगतानामार्षप्रयोगाणां साचिका

# प्रयोगाः.

शास्त्रानतुरोधप्रकाराः.

| 'प्रकृत्याशिषि' (६.३.८३) इति प्रकृतिभावविधिविरुद्धः सभावः सहश्रब्दुस्य | सपताकायत्यत्र कृतः ।<br>अत्र 'राजाहस्सित्यिन्यः-'(५.४.९१) इति समासान्तप्रत्ययो न कृतः । तदानि- | ्लत्वाश्रवणऽप्यवज्ञाताय प्रयाग न पाणिनायांशेष्टा जातु प्रयुज्ञते ।<br>पूर्ववत् ।<br>'उर्धप्रमुतिभ्यः कप' (५, ४.१६१) दिन निज्ञापटः कणः प्राट्यमः । |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १.  स्वस्ति भवते सपत्नीकाय(अवि०प्ट० १०८)                               | (आवि० प्र० ११०)                                                                                | (दूतवा० ५० ३२)<br>(मध्य० ५० १२)                                                                                                                   |
| १. स्वास्ति भवते                                                       | २. काशिराज्ञे                                                                                  | ३. सर्वराज्ञः<br>४. व्यूहोराः                                                                                                                     |

न ७. मा दाणि मवं अणत्थं चिन्तिअ

८. मा मा भूयो अवइणिअ (स्वप्त० पृ० ३२) (स्वम० प्र० ६०)

इह माशव्दयोगे क्त्वाप्रत्ययः प्रयुक्तोऽशास्त्रीयः।'अरुंखल्योः-'(३.४.१८) इत्यत्र तु न पर्यायप्रहणम्।

अत्रासमासे 'गृब' इति ल्यप्करणं शास्त्रविरुद्धं , 'समासेऽनञ्पूर्वे—'(७. १. ३७)

इति समास एव तद्विधानात्।

इह नुम् अशास्त्रीयः ।

(दूतना० प्रु० ३३) (दूतघ० प्रु० ५९.)

. रुद्न्तीम्

# प्रयोगाः.

(स्वप्त० प्र० २५) (अप्रिं प्रुं ३७) १०. अध्ये मा दाणि अण्णं चिन्तिअ ९. मा णिञ्जनिष्यअ

(দ্বম ০ দু০ ५९) ११. मा दाणि भवं अत्ताणं ओहासिअं कार्द

(ৰান্ত০ দূ০ ৭৩) १२. माखु माखु षाहषं काळिअ पविषिद्

१३. माखु माखु महा! एदं जळासअं पवि-

१४. माखु माखु मं शिवेदुं (प्रतिज्ञा० पृ० ४५)

(स्वप्त ० प्र० १९) १५. मा दाणि महा! अदिमत् सन्तिप्पिट्

(मातेज्ञा० पृ० ५६) १६. जपापुष्पमिव रक्तलोचनः

(स्वप्त हु १५) (म्रोतिमा < प्र॰ ८१) १७. आप्रच्छामि

इह :माशब्दयोगे क्ताप्रत्ययः प्रयुक्तोऽशाक्षीयः । 'अछंखल्बोः--' (३.४.१८)

इत्यत्र तु न पयोयम्हणम्

प्रतिषेषार्थोऽत्र माशव्दः। तद्योगे तुसुन् न विहितः

अत्र रक्तशब्दस्य सापेक्षलेऽपि समासः क्रतोऽशास्त्रीयः ।

इह 'आङि नुप्रच्छयोः' (वा० १.३.२१) इति आसनेपदेनेव भाव्यम् । प्रयुक्तं

चान्यत्र तद् 'आप्टच्छे' (प्रतिमा० प्ट० ४९) इति

|       | अत्र यगात्मनेपदे कतीरे चिन्ते । कमीण चेद् रुखत इत्यत्र तदसम्मवः, रहर-<br>कर्मकत्वात् । | अत्रात्मनेपदं चिन्त्यम् । कर्मामाबात्र कर्मवद्धाबोऽपि । | अत्र कर्तरि यगात्मनेपदे चिन्त्ये । | करीयित्मनेपदमिहापाणिनीयम् । कर्मबद्घावोऽपि दुरुपपादः । | इहासनेपदमवैधम् ।                           | पूर्ववत् । प्रच्छसीति वा पाठः कल्प्यः । | इहाप्यासनेपदं चिन्त्यम् । | क्षिप्यतीति परस्मैपदं न्याय्यम् । भावे छटि तु कर्त्रवाचकं तृतीया तमने व्यम् । | 3                     | अत्रावैधो णिउलेषः क्रतः । |                   | अत्र मितां हुस्यः' (६. ४. ९२) इति हुस्यत्वं न कृतम्। घजन्तात् 'तत् काो- | ती'ति थिचा वा समाधेयम् ।<br>अत्र पादादी युक्तच्छब्दस्य 'मे' आदेशो न विहितः । निपातसात्रयण स्यास्या | कर्यते |  |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|
| Von a | (১৬ ০ ৫৬)                                                                              | वा) (मतिज्ञा० प्र॰ ३)                                   | (प्रतिज्ञा ॰ पृ ॰ १६)              | (ৰাক্ত দুত হঙ)                                         | २५. स्नीगतां प्रच्छते कथाम् (पञ्च० पृ० ५८) | (प्रतिमा० घ० ४८)                        | (এই ০ বৈ ০ কি)            | (ধ্ৰয় ও দু ০ ৪)                                                              | (अभिषे ० प्र ० २ ६) ) | (अभिषेठ पुठ २६) (         | (अभिषे ० ९० ६८)   | (मितिमा० प्रु० ६६., ११०)                                                | (प्रतिमा० ५० ६९)                                                                                   |        |  |
|       | १९. छिचते  <br>२०. रुबाते                                                              | २१. अश्यते, (वर्धते वा)                                 | २२. द्रस्यते (<br>२३. श्रोप्यते (  | २ ४. गमित्वे                                           | २५. स्नीगतां घुच्छसे                       | २६. प्रच्छसे                            | २७. रुष्यते               | २८. क्षिप्यते                                                                 | २९. बीजन्ति           | ३०. वीजन्तः               | ३१. समाश्वासितुम् | ३२. उनामय (प्र                                                          | રેરે. મે શાપિત:                                                                                    |        |  |

ş

# प्रयोगाः,

शास्त्राननुरोधप्रकाराः.

| जगानुकापरमानुस्मिन्दुं न्याञ्चम् । तद्निस्यतापि कार्यकाषद्जायपु अस्म<br>न महत्रेत्र | निदाश्रयितुं युक्ता                                                             | अयतेरात्मनेपदं च न                                                    |                                                     |                                                                                                 |                                                      |                                                                 | -                                         |                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|                                                                                     | । तदनिस्यतापि कचित्व                                                            |                                                                       | स्रोकार्षे संहिता।                                  | ोुरुत्वमाश्रितम् ।<br>तरेऽपि ।                                                                  | आङः संक्षेषणमपूर्वम् ।                               | उपूर्व एषः ।                                                    |                                           | पयोगोऽपूर्वः ।                                  |
| न बहुय                                                                              | अत्रानुदापैत्वादासमेपदं न्याय्यम् । तदनिस्यतापि कचिकाचिदाश्रयितुं<br>न बहुत्र । | प्रत्येतीत्यर्थे पत्याङ्पूबेंऽयितिग्प्रसिद्ध इह प्रयुक्तः ।<br>ऋतम् । | इह विसन्धिता दुश्यते । नित्या च स्ठोकार्धे संहिता । | शादूर्ळविक्रीडिते प्रथमपादान्ते रुघोर्गुरत्वमाश्रितम् ।<br>एवज्ञातीयकमनेकमास्ति रूपकान्तरेऽपि । | अवन्त्या आधिपतिरित्यधिपतिशब्दे आङः संस्केषणमपूर्वम । | यदिशब्द-चेच्छब्दयोः सहप्रयोगोऽपूर्व एषः ।                       | पूर्ववत् ।                                | अत्र यदिशब्दस्य सत्सप्तम्याश्च सहप्रयोगोऽपूर्वः |
| (अवि० प्र० ४९) ∫<br>(अवि० प० ९४) )                                                  | (ৰান্ত হুত ২৭)<br>(ৰান্ত তুত ২৭)<br>(ৰুনঘত যুত ৭৪)                              | (असिषे ु पु ९१४)                                                      | (ৰান্তত দুত ২২)                                     | (अभिषे ॰ पु ॰ ७३)                                                                               | (ধ্ৰম ০ দ্ৰত ১৪)                                     | णार्थे विमुक्तश्चेत्<br>(प्रतिज्ञा॰ प्र॰ ७०)                    | यद्य <b>प्रिः</b><br>(अवि <b>०</b> प० ६०) | (4% of ok)                                      |
| ३५. परित्वजाति<br>३६. परित्वजाति                                                    | २२                                                                              | ३९. प्रत्यायति                                                        | ४०. विगाद्य उल्काम्                                 | ४१. ब्रह्मा ते हदयम्                                                                            | ४२. अवन्त्याधिपतेः                                   | ४३. यद्येवं नळागिरिप्रहणार्थं विमुक्तश्चेत्<br>(प्रतिज्ञा॰ प्र॰ | ४४. इष्टं चेदेकचितानां यद्यग्निः<br>(२    | ४९. यदि दातन्ये                                 |
| 3° 40<br>m/ m                                                                       | , 9 ×                                                                           | or<br>m                                                               | °<br>%                                              | œ<br>œ                                                                                          | 8                                                    | 20                                                              | ∞<br>∞<br>∞                               | ش<br>20                                         |

## APPENDIX 11.

# श्लोकानुक्रमणी ।

|                    | पृष्ठम्      |                            | पृष्टम्    |
|--------------------|--------------|----------------------------|------------|
| अक्षोभ्यः क्षोभितः | १९           | आपृच्छ पुत्र               | ८१         |
| अङ्गं मे स्पृश     | ३७           | आरब्धे पटहे                | 99         |
| अत्र रामश्च सीता   | 99           | आशावन्तः                   | ७२         |
| अद्य खल्वव         | · <b>६</b> ४ | इदं गृहं तत्               | 90         |
| अधैव यास्यामि      | ११६          | इदं तत् स्त्रीमयं          | ६५         |
| अधिगतनृप           | ११४          | इदानीं मूमि                | 8          |
| अनपत्या वयं        | ३०           | इयं स्वयं गच्छतु           | €8         |
| अनुचरति शशाङ्कं    | २३           | इयं हि नीलोत्पल            | <b>(</b>   |
| अन्वास्यमान        | <b>५</b> २   | इयमेका प्रथिव्यां          | ७९         |
| अपि सुगुण !        | ६८           | इह स्था <del>स</del> ्यामि | ६८         |
| अयं ते दयितो       | ६३           | उभय <del>स</del> ्यास्ति   | ٥>         |
| अयं सैन्येन        | १०८          | एतदार्याभि                 | ११४        |
| अयं हि पतितः       | 98           | एते ते दैवताना             | 8 <b>६</b> |
| अयममरपतेः          | ३८           | एते मृत्याः स्वानि         | ३३         |
| अयशासि यदि         | 99           | कमप्यर्थे चिरं             | ३६         |
| अयोध्यामटवी        | ४९           | कर्णी त्वरापहृत            | १५         |
| ञसुरसमर            | ६३           | कस्यासौ सदृश               | ह १        |
| अहं पश्चात्        | ६६           | कामं दैवत                  | 84         |
| अहं हि दुःख        | ३१           | काले खल्वागता              | 90         |
| अहो बलमहो          | ८३           | कुतः क्रोधो विनी           | 68         |
| आदर्शे वस्कला      | 19           | कृतान्तशल्या               | ह ७        |

|                      | पृष्ठम् '         |                      | प्टप् |
|----------------------|-------------------|----------------------|-------|
| कृत्वा स्ववीर्य      | ८९                | त्रैलोक्यं दग्धु     | २ °   |
| क्रमप्राप्ते हुते    | ₹०                | त्वया राज्यैषिण्या   | . ५६  |
| क ते ज्येष्ठो रामः   | ३४                | दैत्येन्द्रमान       | પુર   |
| गच्छन्ति तुष्टिं     | ७७                | द्रुमा धावन्तीव      | ४२    |
| गतो रामः प्रियं      | ३७                | धन्याः खल्ल वने      | ३३    |
| गत्वा तु पूर्व       | ९,२               | नरपतिनिधनं भवत्प     | ६७    |
| गत्वा पूर्वे स्व     | ६६                | नरपतिनिधनं मया       | ९२    |
| गुरोर्मे पाद         | 78                | नागेन्द्रा यवसा      | . २८  |
| गोपहीना यथा          | : ": ;: <b>५६</b> | नारीणां पुरुषाणां    | १६    |
| घनः स्पष्टो धीरः     | € 8               | नियतमनियतात्मा       | ७७    |
| चरति पुलिनेषु        | २                 | निर्घुणश्च कृतभ      | ६्१   |
| चीरमात्रोत्तरी       | २६                | निर्योगाद् भूषणा     | २४    |
| छत्रं सन्यजनं        | ચ                 | पक्षाभ्यां परिभूय    | < ٩,  |
| जय नरवर!             | १०५               | पतत्युत्थाय          | २८    |
| तं चिन्तयामि         | ६९                | पतितमिव शिरः         | ४३    |
| तं स्मृत्वा शुल्क    | 86                | पादोपभुक्ते          | ७०    |
| तत्र यास्यामि        | 48                | पितुः प्राणपरि       | 8.5   |
| तपःसङ्ग्राम          | २५                | <b>पि</b> तुर्नियोगा | ६८    |
| तवैव पुत्रः          | ३२                | पितुर्मे को व्याधिः  | ४१    |
| तातस्थैतानि 🖖        | ८२                | पितुर्मे नौरसः       | ५५    |
| ताते धनुर्नमिय       | २१                | पित्रा च बान्धव      | ९५    |
| तीर्थोदकेन           | ११२               | प्रस्यातसद्गुण       | ९ १   |
| तेनोक्तं रुदित       | 800               | फलानि दृष्ट्वा       | ७७    |
| तैस्तर्पिताः स्रुत   | < ₹               | बलादेष दश            | ८७    |
| तैस्तैः पृष्टद्ध     | १०९               | भग्नः शकः            | ८५    |
| त्यक्त्वा तां गुरुणा | · 98              | भरतो वा भवेद्        | २०    |
| त्यक्त्वा स्नेहं     | 98                | अमित साळिलं          | હંપ   |

|                        | पृष्ठम्       |                     | पृष्ठम्    |
|------------------------|---------------|---------------------|------------|
| म <b>ङ्गलार्थेऽनया</b> | २ १           | वक्षः प्रसारयं      | ११०        |
| मद्भुजाकृष्ट           | ८७            | वनगमन               | १८         |
| मम मातुः शियं          | 99            | वयमयशसा             | ५३         |
| मम मातुश्च             | ५३            | वल्कलैंड्रीत        | 99         |
| माययापहृते             | . <8          | विचेष्टमानेव        | 22         |
| मा स्वयं मन्यु         | , १६          | विलपसि किमिदं       | · <{       |
| मुखमनुपमं              | ६२            | विविधैर्व्यसनै      | 8 8 8      |
| मेरश्चलनिव             | २७            | वेलामिमां मत्त      | १०२        |
| यः स्वराज्यं           | ९८            | वैरं मुनिजन         | ९५         |
| यत्कृते महति           | २ १           | शत्रुन्नलक्ष्मण     | \$8        |
| यत्सत्यं परि           | , ६ ९         | शरीरेऽरिः           | १७         |
| यथा रामश्च             | ११६           | गुल्के विपणितं      | १८         |
| यदि न सहसे             | १९            | शून्यः प्राप्तो यदि | ३३         |
| यस्याः शकसमो           | १७            | शोकादवचनात्         | १९         |
| यावद् भविष्यति         | ६९            | श्रद्धेयः स्वजनस्य  | ७१         |
| युद्धे येन सुराः       | <b>&lt;</b> 8 | श्रुत्वा ते वनगमनं  | २६         |
| येन प्राणाश्च          | 85            | सकृत् स्पृशामि      | ३६         |
| योऽस्याः करः           | ७९            | सखीति सीतेति        | १०६        |
| योऽहमुत्पतितो          | ८६            | सत्यसन्ध ! जित      | 79         |
| रघोश्चतुर्थी           | ६२            | समं बाष्पेण         | 8 8        |
| राज्ये त्वामभिषिच्य    | ३७            | समुदितबल            | १०१        |
| रामं वा शरण            | ८५            | सीताभवः पातु        | १          |
| रामलक्ष्मणयो           | ३ ६           | सुमीवो अंशितो       | ₹8         |
| रामेणापि परि           | २९            | सुचिरेणापि          | 90         |
| रेणुः समुत्पतति        | १०८           | सूर्य इव गतो        | ₹०         |
| वक्तव्यं किञ्चि        | 8 ५           | सौवर्णान् वा मृगान् | <b>८</b> २ |
| वक्षः प्रसारय          | ६६            | स्वर्ग गते नर       | 46         |
|                        |               |                     |            |

| e e e e e e e e e e e e e e e e e e e | पृष्ठम्   | ·             | पृष्ठम् |
|---------------------------------------|-----------|---------------|---------|
| स्वर्गेऽपि तुष्टि                     | 8         | हा वत्स! राम! | २९      |
| स्वैरं हि पश्यन्तु                    | २९        | हृदय! भव      | 84      |
| हत्वा रिपुप्रभव                       | ११३       | हृदयस्थित     | ९१      |
| हन्त भोः! सत्त्व                      | <b>९९</b> |               |         |

### APPENDIX III.

### (माङ्ङानं) नीलकण्ठचाक्यार्सकाशाद्धिगते चतु-र्थोङ्कादिसप्तमाङ्कावधिके जीर्णतालपत्रात्मके नवादर्शे दृष्टाः पाठभेदाः ।

| Zģ. | पर्क्तः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.              | नवादर्शपाठः.               |
|-----|----------|---------------------------------|----------------------------|
| ५७  | २        | ततः प्रविशतश्चेख्यौ             | ततः प्रविशति नन्दिनिका     |
|     |          |                                 | प्रतिहारी च                |
| "   | ৽ঽ       | विजया — ह                       | प्रतिहारी — ह              |
| "   | "        | भणेहि भणेहि । अ                 | मणेहि । अ                  |
| ,,  | ९        | विजया — भ                       | प्रतिहारी भ                |
| ५८  | २        | विजया — अहो अचा                 | प्रतिहारी अचा              |
| ,,  | 4        | विजया (स                        | पतिहारी (स                 |
| ,,  | ,,       | हं एवं गदो ,                    | हं गदो                     |
| ,,  | "        | णन्दिणिए! एहि अहो भ             | हळा! एहि भ                 |
| `६० | 6,       | इति । सु                        | इति ब्रूयाः । सु           |
| ,,  | ११       | हि उच्यताम् इ                   | हि इ                       |
| ६१  | 4        | मः सीतालक्षमणाभ्याम्)           | मः सीता लक्ष्मणश्च ।)      |
| ,,  | ६        | र्ण्य सहर्षम्) सौ               | र्ण्य लक्ष्मणं विलोक्य) सौ |
| ,,  | १६       | क्षरतया चतु                     | क्षरकरश्चतु                |
| ٦,  | २०       | र्यः । (परिकामाति) भ            | र्यः,। भ                   |
| ६२  | १०       | (सुमन्त्रं दृष्ट्वा) अये तातः । | सुमन्त्रः अये कुमारो       |
|     |          | सुमन्त्रः — अये कुमारो ऌ-       | लक्ष्मणः । लक्ष्मणः—       |
|     |          | क्ष्मणः । भ                     | अये तातसुमन्त्रः। भ        |
| 1   |          | -<br>-                          | Pr. Alema                  |

| ધૃકું. | पङ्क्तिः. | सुद्रितपु <b>र</b> तकपाठः.    | नवाद्र्भपाठः.           |
|--------|-----------|-------------------------------|-------------------------|
| ६२     | १३        | णः एद्येहिः । आ               | ण: आ                    |
| "      | "         | भव । (सुमन्त्रं वीक्ष्य) तात  | भव। तात                 |
| ६३     | २         | णः — ए                        | णः—(उत्थाप्यालिङ्गच) ए  |
| ,,     | "         | र! वंत्स! <del>स</del> ्व     | र! स्व                  |
| "      |           | ढम् । (उपेत्य) ज              | ढम् । (प्रविश्य) ज      |
| ,,     | ",        | र्यः । आर्य! अ                | ृर्यः । अ               |
| ६४     | v         | मः — वत्स! लक्ष्मण! इदमपि     | मः इदमप्यात्मा          |
|        |           | त(वदारमा                      |                         |
| "      | (         | सि । गच्छ सत्कृत्य शीवं प्र   | सि। वत्स! लक्ष्मण! गच्छ |
|        |           |                               | सत्कृत्य प्र            |
| ,,     | १६        | तमवलोक्य) हं त                | तं ह्या) त              |
| ६५     | २         |                               | सदिस्सो।                |
| ,,     | ą         | न्त्रः — अ                    | न्त्रः — (विलोक्य) अ    |
| ,,     | १३        | किं करिज्यसि । सु             | किम् । सु               |
| ६६     | 7         | न्त्रः — अ                    | ्न्त्रः — कुमार ! अ     |
| ,,     | ७         | र्षम्) ए                      | र्षमालिङ्गच) ए          |
| ,,     | 88        | न्त्रः — (उपेत्य) ज           | न्त्रः — ज              |
| ६७     | 60        | तः — आर्य ! न .               | तः — न                  |
| ,,,    | "         | प्ये । अहमेव यास्यामि । (क    |                         |
| ६८     | 8         | मः — वत्स ! कैकेर्यामातः ! मा | ्मः — कैकेयीमातः ! पि   |
|        |           | मैवम् । पि                    |                         |
| ६९     | ৩         | वत्स ! कै                     | के                      |
| "      | ९         | त्वद्वाक्य                    | तद्वाक्य                |
| ৩০     | २         | त्तरमभिहितम्। भ -             | त्तरा वयम् । भ          |
| ,,     | .8        | मः — बस्स ! कः                | मः कः                   |
| "      | ረ         | तः — आर्य ! श्रु              | तः — तात! श्रु          |
| ,,     | ,,        | तम्। तातं! श्रुतम्। स         | तम् । स                 |

1

Manage 1 ..

| પ્રષ્ટં. | पड्किः. | सुद्रितपु <del>स</del> ्तकपाठः. | नवादर्शपाटः.             |
|----------|---------|---------------------------------|--------------------------|
| 00       | १२      | ददामि । किमहमनु                 | ददानि । किमनु            |
| ७१       | 8       | मः — (स्वगतं) ह                 | मः (विचिन्त्य) ह         |
| ,,       | ७       | अय्यउत्त! णं दीयदि खु पु        | णं देदु अय्यउत्तो पु     |
| "        | ९       | मः तथास्तु । व                  | मः — व                   |
| ,,       | १०      | स्मि । (गृहोत्वा) आ             | स्मि । आ                 |
| ,,       | 8 8     | तः (आत्मगतम्) ह                 | तः — ह                   |
| ७२       | 8       | मः — वत्स ! कै                  | मः — कै                  |
| "        | ६       | मिस्सदि कुमारो भरदो ।           | मिस्सिद् ।               |
| ,,       | ૭       | मः अ                            | मः — मैथिलि ! अ          |
| ७३       | 8       | वत् । वत्स ! लक्ष्मण ! इतस्ता-  | वत् । आ                  |
|          |         | वत्। आ                          | 227                      |
| 98       | "       | णुडिओ देवस                      | णुचिहिदो स               |
| ७५       | ं २     | (विमृश्य) ईदृशमेवैतत् । या      | या .                     |
| ,,       | ३       | मि । तत्                        | मि । (परिकम्य) तत्       |
| "        | ,,      | ही । (परिक्रम्यावलोक्य) अ       | ही । अ                   |
| ,,       | 8       | भिषिक्तानि                      | भिषेकानि                 |
| <b>,</b> | १०      | ही । मोः! कष्टम् । यो           | ही। यो                   |
| ",       | १५      | (उपेत्य) मै                     | (उपसृत्य) मै             |
| ,,       | १६      | ता — हं अय्य                    | ता (विलोक्य) अम्मो       |
|          |         |                                 | अय्य                     |
| ७६       | 4       | स्स विअ अय्य                    | स्स अय्य                 |
| 1,       | 88      | रः तत् क                        | रः। क                    |
| ७७       | · 19    | ण वि अय्यउत्तो एदं ता           | णावि ता                  |
| ७८       | 8       | (परिक्रम्याघो विलोक्य) इ        | इ                        |
| "        | ९       | मः — (विलोक्य) अ                | म: — अ                   |
| "        | "       | वान् । भ                        | वान्। प्रविशतु भगवान्। भ |
| "        | ,,      | दये । रावणः — स्वस्ति । रामः    | दये। भ                   |
|          |         | <del> भ</del>                   |                          |

| पृष्ठं.    | पद्किः.  | मुद्रितपुस्तकपाठः.                                                                            | नवादशीपाठः.                              |
|------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ७९         | . 6      | रं न लङ्घ                                                                                     | रं लङ्घ                                  |
| ,,         | १०       | रावणः — (आत्मगतम्) या                                                                         | परित्राजकः — या                          |
| "          |          | मि । (प्रकाशम्) भोः                                                                           | मि । रामः — छन्दतः ।<br>परित्राजकः — भोः |
| 60         | 7        | म इदानीमेषः।                                                                                  | म एषः।                                   |
| ,,         | ११       | गतमन्य                                                                                        | गतोऽस्मि । अन्य                          |
| "          | १२       | प्रभाव                                                                                        | प्रभव                                    |
| <b>८</b> १ | ٩        | तमात्रोप                                                                                      | तोप                                      |
| ८२         | દ્       | बाणवे                                                                                         | बाहुवे                                   |
| 15         | , <      | मः — (दिशो विलोक्य) अ                                                                         | मः — अ                                   |
| ८३         | . १२     | ता — (आत्मगतम्) अ                                                                             | ता — अ                                   |
| ;;         | ,,       | मे एत्थ उ                                                                                     | मे उ                                     |
| <b>ج</b> 8 | २        | रावणः(आत्मगतम्) मा                                                                            | परिव्राजकः — मा                          |
| ,,         | 4        | मि । (गन्तुमीहते) रा                                                                          | मि। रा                                   |
| ,,         | ξ        | पं गृ                                                                                         | पमेव गृ                                  |
| ;;         | ረ        | णः — किंन जानीवे । यु                                                                         | णः यु                                    |
| ۷٩.        | १४       | मन्त्या ?                                                                                     | मिथ्या                                   |
| ८६         | ९        | ता — (सरोषम् ) सत्तो सि                                                                       | ता — सन्तो सि                            |
| ,,         | १२       |                                                                                               | श्रान्तोऽसी                              |
| ;;         | १४       | णः — (सीतां गृहीत्वा) भो                                                                      | णः — भो                                  |
| ८७         | <b>ર</b> | मम् । सीता — अय्यउत्त ! परि-<br>त्ताआहि परित्ताआहि । रा-<br>वणः — (परिकामन् विलो-<br>क्य) अये | मम् । अये                                |
| <b>/</b> / | २        | तो वृद्धता                                                                                    | तस्ता                                    |
| ,,         | 8 %      | मः — (ऊर्ध्वमवलेक्य) अ                                                                        | म: — अ                                   |

यी — (स्वगतम्) केण खु उ ,, दो। प्रतिहारी - भट्टिणि! कि दो। गच्छ "

पविसदु भट्टिदारओ । कैके-

यी --- गच्छ

यी --- केण उ

明人でいい 対水でき

| પૃષ્ઠં. | पङ्क्तिः.  | मुद्रितपुस्तकपाठः.                           | नवाद्र्शपाटः.                                |
|---------|------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| ९७      | ११         | री — भट्टिणि ! तह । (परिक-<br>म्योपमृत्य) जे | री — जं भट्टिणी आण-<br>वेदि । (परिक्रम्य) जे |
| ९८      | ą          | री — आम                                      | री — भट्टिदारअ! आम                           |
| "       |            | दित्ति। भ                                    | दो। भ                                        |
| "       |            | यी — (आत्मगतम्) हं                           | यी — हं                                      |
| "       | ,,         |                                              | - वे । भ                                     |
| ૬ લ     |            | र! श्र्यताम् — पु                            | र! पु                                        |
| १००     | 8          | न्त्रः — ततस्तमेवं गतं द                     | न्त्रः — तातं ह                              |
| ,,      | १२         | से कथम                                       | से किम                                       |
| १०१     | ३          | स ति वत्तुकामाए पय्या                        | स ति मए भणिअं सन्दा-                         |
|         |            |                                              | वपय्या                                       |
| १०२     | ረ          | ब्दः । (प्रविश्य) प्रतीहारी —                | ब्दः । प्रतीहारी — भट्टि-                    |
|         |            | जेदु कुमारो । इ                              | दारतह । (नि                                  |
|         |            | •                                            | ष्क्रम्य प्रविश्य) जेदु                      |
|         |            | •                                            | महिदारओं । इ                                 |
| ७०१     | વ          | णं । ण सकं तुमं एआइणिं पे                    | णं। सकंतुए एकाइणि पे                         |
| • • •   | ٩          | अजा वि अ                                     | अज्ञ विवणं अ                                 |
| ,,      | <b>9</b> , | लि! अपि जानासि, पूर्वाधिष्ठा-                | लि ! परयास्मत्पूर्वाधिष्ठानं                 |
|         |            | नमस्माकं जनस्थानमासीत्।                      | जनस्थानम् ।                                  |
| १०८     | ٩          | दुं। (भीता वेपते) रा                         | दुं। रा                                      |
| **      | ११         | ह <b>स्वन</b> घी                             | हध्वनिधी                                     |
| "       | १७         | किमेवं भ                                     | किं भ                                        |
| १०९     | १०         | क्तममलं                                      | क्तविमलं                                     |
| ११०     | ९          | हि बत्स ! इ                                  | हि इ                                         |
| १११     | 8          | स्व गाढम् ।                                  | स्व मां गाडम् ।                              |
| ,,      | 4          | मः — वत्स! कथ                                | मः कथ                                        |

पङ्क्तिः मुद्रितपुस्तकपाठः. पृष्ठं. नवाद्शपाठः. मः — एह्येहि वत्स! ११२ २ मः — वत्स ! ता — वच्छ! चि 8 ता — चि ,, दीनदग १० दीजलग शौर्य ११३ १३ वीर्थ १५ जयति जयतु र्या — अम्महे पुत्तस्स २ यी — पुत्तअस्स घोसणा व घोसं व ,, ते । (प्रविश्य) का ते। का



## APPENDIX IV.

Some characters mentioned in the Svapnanâtaku and the Pratijnânâtika.

Two kings Udayana and Pradyota are mentioned in the Pratijnanatika, while in the Svapnavasavadatta one more king Darsaka is also mentioned.

- (1) Here, UDAYANA, says Bhâsa, is a descendant of Bharata, ruler of Kausâmbi and son of Satân'ika. These accounts also agree Swith Udayana of the Vishnu Purâna (Amsa 4, Chap. 21), which describes him as the 24th descendant of Parikshit, (the grandson of Arjuna): we may conclude from this that Udayana mentioned by Bhâsa and in the Vishnu Purâna are one and the same person.
- PRADYOTA, according to Bhasa, is Udayana's father-in-law and father of Gopalaka and Palaka; in the Vishnu (Amsa 4. Chap. 23) and Vâyu (Chap. 99) Purânas, he is mentioned as the father of Pâlaka: hence we take that Pradyota mentioned by Bhasa is the same as the one mentioned in the Paranas. Further the Puranas say that Pradvota is a successor of Ripunjaya alias Armjaya and that the latter is the 22nd descendant from Sahadeva whose father Jarásandha. the ruler of Magadhas, was a contemporary of Arjuna, the celebrated hero of the Mahabharata. It is therefore quite possible that Pradyota, the 23rd successor from Sabadeva should be so old as to be in the relation of a father-in-law of Udayana, the latter being the 24th descendant from Parikshit who is younger than Sahadeva by one generation. Although Ripunjaya, from whom Pradyota wrested the kingdom after defeating him, was a lineal descendant of Sahadeva of Magadhas, yet his kingdom might probably be the country of Avanti with its capital Ujjaine, just as the kingdom of Udayana, a descendant of the Pandayas who ruled over Kuru-Hastinapura, was Vatses and its capital Kausâmbi.
- (3) DARSAKA, as Bhasa tells us, was the brother of Padmavatt, the Queen of Udayana and he (Darsaka) ruled over the Kingdom

<sup>§</sup> Udayana's grandfather, according to Vishuu Purana, is Brihadratin, but Bhisa perhaps calls him by another name. Saha-runka which he might but berned from each other Illivisa.

of Magadhas with capital Rajagriha. While in the Vâyu Purâna, Darsaka is mentioned as the grandfather of Nandi-Vardhana of the Sisunaga dynasty and the Vishnu Purâna mentions him as Darbhaka, (perhaps in a corrupted form or from clerical error). But Darsaka of the Purânas is not the same as the Darsaka of Bhâsa, for Bhâsa makes him a contemporary of Pradyota, while Darsaka of the Purânas is the 12th successor of Pradyota and son of Bimbisâra (according to Vâyu) who is a contemporary of Gautama Buddha.

## स्वमनाटकमतिज्ञानाटिकयोर्व्यवहृता राजानः ।

प्रतिज्ञानाटिकायाम् उद्यनः प्रद्योतः इति च द्वौ राजानौ कथितौ, स्वम-वासबदत्ते दर्शक इति तृतीयोऽपि राजा । तत्र

- १. उदयन: अयं भारतवंश्यः शतानीकस्य पुत्रः कौशाम्ब्याः पितश्च भासेन वर्णितः । अर्जुनपौत्रात् परीक्षितः प्रभृति चतुर्विशः पुरुष उद्वन्यनो नाम विष्णुपुराणे (अं० ४. अध्या० २१) कथ्यमान \* ईदृश एवेत्यतः स एवायमिति निश्चीयते ।
- २. मद्योतः अयम् उदयनस्य श्रञ्जरः । एनं भासो गोपालकस्य पालकस्य च पितेत्याह (स्वम० अ० ६)। तन विष्णुपुराणे (अ० ४. अध्या० २३), वायुपुराणे (अध्या० ९९) च पालकस्य पितित यः मद्योत आख्यायते, सोऽस्मात् मद्योतादनितिरिक्त इत्यवसातुं शक्यम् । किञ्च, अर्जुनसमकालिकमागधनरासन्धम्नोः सहदेवाद् द्वाविंशः पुरुषो यो रिपुञ्जयो (अथवा अरिज्जयो) नाम, तस्मादव्यवहितोत्तरः अर्थात् सहदेवाद् यथी-विंशः पुरुषः इति मद्योतोऽयं पुराणयोनिर्दिष्टः । स एष सहदेवाद् यथी-यासं परीक्षितमपेक्ष्य चतुर्विंशात् पुरुषाद् उदयनाद् दृद्धो भवितुमर्हत् उदयनस्य श्रञ्जरः सुष्ठु सम्भाव्यते । मद्योतेन यं इत्वा राज्य गृहीतं, तस्य मागध-सहदेववंश्यरय रिपुञ्जयस्य राज्यम् अवन्तिदेश एव नूनमासीद्, उज्जियनी

विष्णुपुराणोक्तम उद्ययस्य पितामहं वृहद्यं 'सहस्नानाक' इत्यनेन नामान्तरेण इति: इासान्तराधातेन नृतं भारो निर्दिष्ठवान् ।

च राजधानी, यथा कुरुदेशहास्तिनपुरेश्वरपाण्डववंश्यस्य उदयनस्य वत्स-देशो राज्यमभवत् कोशाम्बी च राजधानी, तद्वत् । तेन रिपुञ्जयानन्तरस्य प्रद्योतस्य राजधानी उज्जयिन्येव सम्भाव्यते ।

३. दर्शकः — अयम् उदयनपत्स्याः पद्मावत्या आता मगधेश्वर इति, राजगृहम् अस्य राजधानीति च स्वभवासवदत्तात् प्रतीयते । अयम् उदयनपद्योतयोः सहजीवी कश्चिदनतिप्रसिद्धा राजा मगधेषु स्थित इति भास-निवन्धप्रामाण्याद् विश्वसनीयं, न त्वयं विष्णुपुराणे वायुपुराणे वा निर्दिष्टः । यस्तु वायौ शैशुनागेषु नन्दिवर्धनिपतामहो दर्शको नामाभिहितः, विष्णौ च तदेकदेशविकारेण (लिपिदोषेण वा) दर्भक इत्युक्तः, स भासोकाद् दर्शनकाद् भिन्न एव, यतो भासोको दर्शकः पद्योतसमानकालः, पुराणोक्तस्तु पद्योतात् परतो द्वादशः पुरुषः, यस्यतस्य पितरं (वायुपुराणरीत्या) विभिवसारं बुद्धसहचरं वदन्ति ।

S IN STO

|                                      | Central Archaeological Library,  NEW DELHI  23918 |        |  |  |  |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------|--------|--|--|--|
| Call No.                             | La/Gan.                                           |        |  |  |  |
| Author Sustri, T. G                  |                                                   |        |  |  |  |
| Title-Pratimanalaka y Bhasa          |                                                   |        |  |  |  |
|                                      | Date of lasue                                     |        |  |  |  |
| B. W                                 | 801/11/8                                          | 24/91/ |  |  |  |
| "A book that is shut is but a black" |                                                   |        |  |  |  |

Ħ.

ARCHAEOLOGICAL CONTROL OF INDIA Department of Archaeology NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.